
2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

346 
 

 

 

 

 

 
 

https://kujhs.uokirkuk.edu.iq 

DOI: 10.32894/1992-1179.2025.164681.1263 
Date of research received 09/02/2025, Revise date 09/16/2025 and accepted date 10/04/2025 

The Eloquence Of Retriation In Single Qur''anic Stories From 

Cutting Events To Generating Meanings Reading In Selected Models 

Assistant Professor Dr. Ahmed Juma Shawan 

 
Abstract : 

The Qur'anic story is characterized by a unique artistic style, as it represents a guiding speech 

that affects the soul of the recipient, because of the pleasure it contains in the presentation, 

beauty in rhythm and depth in the meaning of meanings, as well as combining rhetoric and 

the Qur'anic miracle. Stories are one of the methods carried by the Holy Qur'an, so that 

people argue with them. We do not find a surah of its surah, no matter how long or short it is 

devoid of a scene or situation, except in which there is a call to truth, and guidance to good 

sites. It is a means used by the Qur'an to legislate and build the individual and society. This 

research aims to study (the phenomenon of retribution in Qur'anic stories) with a focus on 

how to achieve rhetorical and religious purposes. It is a Qur'anic style that combines br.                                                     

Keywords: Retriation, Story, Narrative Rhetoric 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

https://kujhs.uokirkuk.edu.iq/


2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

347 
 

 بلاغة الاقتصاص في القصص القرآنية المنفردة 
 من تقطيع الأحداث إلى توليد المعاني قراءة في نماذج مختارة

 م. د. أحمد جمعة شوان ا.
      الملخص

فني فريد، كونها تمثل خطابا توجيهاً يؤثر في نفس المتلقي، لما تحتويه من متعة    تتميز القصة القرآنية باسلوب      

القرآني،  والإعجاز  البلاغة  بين  تجمع  كونها  عن  فضلًا  المعاني،  دلالة  في  وعمق  الإيقاع  في  وجمال  العرض،  في 

أو  مهما طالت  نجد سورة من سوره  فلا  بها  الناس  ليحاجّ  الكريم،  القرآن  التي حملها  الأساليب  أحدى  فالقصص هي 

القرآن  يستعملها  وسيلة  فهي  الخير،  مواقع  إلى  والهداية  الحق  إلى  دعوة  وفيه  إلا  موقف  أو  مشهد  من  تخلو  قصرت 

من  المنفردة  القرآنية  القصص  في  الاقتصاص  )بلاغة  دراسة  إلى  البحث  هذا  ويهدف  والمجتمع،  الفرد  وبناء  للتشريع 

قرآني   أسلوب  فهو   ، البلاغية، والدينية  الأغراض  تحقيق  كيفية  على  التركيز  مع  المعاني(  توليد  إلى  الأحداث  تقطيع 

الظواهر   أبرز  من  الظاهرة  هذه  وتعد  التربوية،  أهدافه  ويخدم  القرآن  بلاغة  يعزز  مما  والعمق   الإيجاز  بين  يجمع 

 الأسلوبية السردية ؛ لأنّها تمثل ملمحًا دقيقًا من ملامح الإعجاز البياني  

 .      البلاغة : الاقتصاص ، القصة ،  الكلمات الافتتاحية 

 

 

 

 

 

                                                                                                

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ahmed.jomaa@uokirkuk.edu.iq  جامعة كركوك/ كلية الآداب  قسم  اللغة العربية  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

348 
 

 المقدمة

بن    الحمدلله         محمد  نا  سيدِّّ للعالمين  رحمةً  بعث  من  خير  على  وأسلمُ  وأصلي  العالمين  ربّ 

على   وسارَ  أثرهم  اقتفَى  ومن  الميامين  الغّر  وصحبه  الطاهرين  آله  وعلى  الأمين  الطاهر  عبدالله 

                                                 نهجهم إلى يوم الدين أمّا بعدُ:

تنتهي   الذي لا  القرآن  للمعاني والدلالات، وهي شطر من  القرآنية منهلًا عذباً  القصة  فتعد 

عجائبه، وتسير بك نحو البحث غرائبه فهو ضرب من التركيب غير مسبوق، ألفاظه تلامس شغاف  

عند  الرحال  ويحطُ  الأدباء،  قلوب  إليه  تهوي  عذبًا  مورداً  يزال  وما  العقول،  تُهدي  ومعانيه  القلوب 

ينفد، والشهاب الذي لا يخمد  البلغاء، فهو المعين الذي لا ينضب والمداد الذي لا  خصبِّ تراكيبه 

نوره، والبحر الذي لا يدرك غوره ، فمهما تسابقت إليه الأقلام أو كتبت به المؤلفات، يبقى هذا النص 

التعبير القرآني، آثرنا مصدر ثراء كبير للدارسين، فلما كانت القصة القرآنية تحتل مكانة مرموقة في  

الوقوف للغرف من فيض إعجاز التعبير ساعين إلى تحليل قصصه الفريدة بهدف الكشف عن أسراره  

بلاغة    ( مسمّى  تحت  جاء  عنوانا  لها  اخترنا  سردية  تعبيرية  ظاهرة  هذا  بحثنا  في  رصدنا  لذلك 

وقصدنا    ) المعاني  توليد  إلى  الأحداث  تقطيع  من  المنفردة  القرآنية  القصص  في  الاقتصاص 

خلال  من  عنها  والكشف  القصة،  في  جرت  أنها  يفترض  التي  الأحداث  قطع  هنا  بالاقتصاص 

            السياق، وقد اقتضت طبيعة الدراسة تقسيمها على مبحثين :

المبحث الأول : تواصلية العنونة وتأصيل المصطلح ووقفنا في هذا المبحث على دلالة المصطلح  

                                                                                           ومفهومه بدءا من الجذر اللغوي ومرروا بقدماء العرب ومحدثي الغرب.

أما المبحث الثاني فجاء تحت عنوان الاقتصاص في القصص القرآنية المنفردة ، واخترنا           

منفرد   بشكل  الدراسة  يستحق  الموضوع  البحث كون  هذا  لدراسة  كعينة  القصص  من  محددة  نماذج 

برسالة ماجستير أو أطروحة دكتوراه لوفرة المادة العلمية في النص القرآني، وما هذا البحث إلا مفتاح  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

349 
 

لتلك الدراسة، وقصدنا بالقصة المنفردة تلك التي استقل بها موطن قرآنيٌ واحدٌ ولم يتكرر لها ذكر 

في سياق آخر وجاء ترتيب التحليل مقسماً بذكر عنوان القصة ومتسلسلا بحسب موقع القصة من  

القرآن، وهنا تكمن جدية الدراسة فالقصص القرآنية المنفردة لم تفرد بدراسة مستقلة تحت هذا العنوان  

لذلك كان هذا الدافع لدراسته، ثم أنهينا البحث بخاتمة عرضنا فيها أهم النتائج التي توصلنا إليها، 

وختاماً فهذا العمل هو عصارة الفكر وجهد المقل، فإن وفقت فيه فذلك فضل الله، وإن كانت الأخرى  

                                               نبينا محمد.حسبي أني اجتهد والله المستعان وعليه التْكلان وصلى الله على  

 المبحث الأول

 تواصلية العنونة وتأصيل المصطلح 

 ــ توطئة :

يمثلُ             الحديث، فهو  البلاغي  الدرس  بالغة في  بأهمية  للعنوان مفهوم نقدي لساني يحظى 

أول مثير أسلوبي في النص سواء أكان هذا النص نثراً أم شعراً أم خطابًا، وهو مفتاح تقني يُكشَفُ  

من خلاله عن بؤرة النص المراد دراسته، بوصفه الوحدة  الصوتية والصورية الأولى الممثلة لفكرة  

بمضمون   أولياً  تصوراً  يمنح  الدلالية،  الأبعاد  متعدد  سيميائيا  نظامًا  كونه  عن  فضلا  النص، 

لهوية  تعريف  ببطاقة  أشبه  لغوية  رسالة  فالعنوان  كبير،  لنص  دلاليًا  مدخلًا  يمثل  فهو  الموضوع، 

روري أنّ ننظر إلى  النص، وله وظيفة اغرائية تثير تساؤلًا حول ماهية )الاقتصاص(، لذلك من الض

المسألة في إطارها العام، لتوضيح الضابط الذي أدى إلى نشأة هذا المصطلح، ولا يخفى أنّ الدلالة 

الدلالة بطرق متنوعة   توسعًا في دلالتها، أو تضيقًا، ويتم توسيع  إمّا  اللغوية في استعمالاتها تشهد 

عدة  فينشأ عن ذلك ظهور كلمات متعددة الدلالة ، بينما يؤدي تضيق الدلالة إلى استعمال اللفظة 

في محيط ضيق لتعبر عن مفهوم خاص في ميدان معرفي معين وهذا ما يفعله المعجم عند حصر  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

350 
 

اللفظة في دلالتها المعجمية ، لذلك يمكن أن نعّرف ــ كلمة الاقتصاص ــ في إطارها الضيق بدلالتها  

 المعجمية وأصلها اللغوي ثم بعد ذلك نبين نشأة المصطلح وعلاقته بالألفاظ القريبة منه . 

 أولاـ الاقتصاص مفهوماً ونشأةً:

ـ الاقتصاص لغةً: ذكر أغلب علماء اللغة الجذر الثلاثي للمفردة  وهو من الفعل )قصّ( المراد به  1

يُء بالمقصين يقصه قصًا، وقصّ 321تتبع الأثر أو قطع الشي ، قال ابن دريد )ت  ه(: "قصّ الشَّ

يث يقصه قصصًا وَكَذَلِّكَ اقتفاء الْأَثر قصَص أَيْضا" ،  (142/  1، صفحة  1987)ابن دريد ،    الحَدِّ

ه(: "القافُ والصادُ أصلٌ صحيحٌ يدلُّ على تتبع الشيء، من ذلك قولهم:  395وقال ابن فارس )ت 

تتبعته" إذا  الأثر،  فارس،    اقتصصتُ  صفحة  1979)ابن  ابن  (11/  5،  قال  وبه   ،

ه( وغيرهم، فالاقتصاص هو التتبع للقصة بشيء من  817ه(، والفيروز أبادي )ت 711منظور)ت 

يث يقصه قصصا( أي أخذ منه شيئًا دون شيءٍ.                                                                                                                  الانتقاء كما جاء في قول ابن دريد)وقص الحَدِّ

 ـ الاقتصاص اصطلاحاً: 2

ولو انتقلنا من الدلالة المعجمية إلى دلالة المصطلح فإنّنا نجد أنّ هذا المفهوم  ورد ذكره  في القرآن  

بالمثل أي القطع كما في قوله   بأكثر من موطن وله دلالات عدة ومختلفة منها مايراد بها العقوبة 

ينَ آمَنُوا كُتِّبَ عَلَيْكُمُ الْقِّصَاصُ فِّي الْقَتْلَى ... وَلَكُمْ فِّي الْقِّصَاصِّ حَيَاةٌ يَا أُ  ولِّي  تعالى: } يَا أَيُّهَا الَّذِّ

(، وعلى هذا فالقصاص هو أحد أوجه الاقتصاص فهو  179،  178الْألَْبَابِّ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ { )البقرة :

الأوجه   ومن  فقهي،  قانوني  مصطلح  فهو  بالمثل  الجريمة  على  المعاقبة  هنا  العدلي  بمعناه  يعني 

قتصاص ما يراد به الإخبار والحكاية، كما في قوله عز وجّل }تِّلْكَ الْقُرَى نَقُصُّ عَلَيْكَ مِّنْ  الأخرى للا

)الاعراف:  )عليه  101أَنْبَائِّهَا{  موسى  أمّ  لسان  على  تعالى  قوله  في  كما  الأثر،  تتبع  به  ويراد   ،)

يهِّ فَبَصُرَتْ بِّهِّ عَنْ جُنُبٍ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ{)القصص: ُخْتِّهِّ قُصِّّ (، وهناك آيات  11السلام( :}وَقَالَتْ لأِّ

ذكرناها                                                                 التي  المعاني  هذه  حول  تدور  الكريم  القرآن  في  جاءت                                                                     كثيرة 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

351 
 

قبل   من  لفظياً  يستعمل  لم  المصطلح  هذا  أنّ  نجد  فإننا  المفسرين  كتب  في  المصطلح  تتبع  وعند 

المفسرين  القدماء وإنمّا جاء اللفظ بتعبير قريب من هذا المصطلح  ويراد به المعنى ذاته ألا وهو  

ه( هو أول من أشار لهذا  538)الاقتصار( وهو مصطلح رديف للاقتصاص، ويعد الزمخشري )ت 

فَدَمَّرْناهُمْ   بِّآياتِّنا  كَذَّبُوا  ينَ  الَّذِّ الْقَوْمِّ  إِّلَى  اذْهَبا  :}فَقُلْنَا  وجل  عز  قوله  عن  حدثه  مجمل  في  الرديف 

)الفرقان: أوّلها وآخرها، وهما الإنذار   36تَدْمِّيراً{  القصة  اقتصر على ذكر طرفي  إذ قال: "حيث   )

  ( 302/  3، صفحة  1407)الزمخشري ،    والتدمير، ودلّ بذكرهما على ما هو الغرض من القصة"

وكلام الزمخشري يشير إلى شيء مضمر ومحذوف من الكلام من خلال قوله: اقتصر على ذكر  

يذكر   لم  إذ  الوسطي،  بالمشهد  المرور  دون  التدمير  إلى  التبليغ  من  انتقل  فالسياق  القصة،  طرفي 

الزركشي   الدين  بدر  أشار  وقد  القرآني،  المشهد  من  ذلك  اقتص  وإنّما  بينهما  دارت  التي  الأحداث 

وذكره  749)ت  )الاقتصاص(  سماه  بابًا  له  وخصص  التفسير  مجال  في  المصطلح  هذا  إلى  ه( 

صراحة كنوع من فهم آيات القرآن الكريم ضمن سياقها وحالات تكرار النصوص ذاكرا تعريفًا لأبي  

أو في   مقتصًا من كلام في سورة أخرى،  يكون كلام في سورة  أن  :"هو  قال  إذ  فارس  بن  الحسن 

، يفهم من كلام الزركشي بالاقتصاص هنا أنّه  (297/  3، صفحة  1957)الزركشي ،    السورة نفسها"

نَ الْمُحْضَرِّينَ   أخذ  نصا من نصٍ آخر ومثل لذلك بأمثلة قرآنية قوله تعالى: }وَلَوْلَا نِّعْمَةُ رَبِّي لَكُنْتُ مِّ

(57: )الصافات   })57 ( مُحْضَرُونَ  الْعَذَابِّ  فِّي  }فَأُولَئِّكَ  تعالى:  قوله  من  مأخوذ   )16 : )الروم   })

( فالزركشي لم يقصد )بالاقتصاص( هنا قطع الأحداث بالمعنى السردي أو الحذفي، وإنما قصد 16

به الأخذ : أي أنّ القرآن يورد معنىً معينًا في سياق ثم يكرره أو يقتبس جزءاً منه في سياق آخر من  

بل قصدنا مقصد  الزركشي؛  نقصد مقصد  لم  كلها، ونحن في مصطلح عنواننا  القصة  إعادة  دون 

القرآنية كما بين وهذا استعمال للمصطلح  الز  مخشري المراد منه قطع الأحداث من سياق القصص 

دراستنا  في  نقصده  الذي  وهو   ، واختزالها  الأحداث  اجتزاء  منه  المقصود  البلاغي  السردي  بمعناه 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

352 
 

مكنونه   في  اوسع  الاقتصاص  مصطلح  لأنّ  الاقتصار؛  دون  بالاقتصاص  العنوان  تسميته  وأثرنا 

بالشيء   الاكتفاء  فيعني  الاقتصار  أمّا   ، والتتبع للأحداث  والسرد  الحكي  يعني  فهو  اللغوي  الجذري 

         دون الزيادة ، فكل اقتصار اقتصاص وليس العكس .                                                                                 

أمّا مفهومه عند بلاغيي العرب القدماء:  فلم يحظَ هذا المصطلح بتسميته الدقيقة ــ اقتصاص ــ عند 

القدماء من علماء البلاغة والنقد، وإنمّا جاء في محور حديثهم عن الحذف كمصطلح بلاغي، وقد 

عنى البلاغيون بظاهرة الحذف عناية فائقة ووقفوا على المزايا والأسرار البلاغية لهذا الفن بدءً من 

بالجاحظ )ت 209أبي عبيدة )ت  الجرجاني  255ه( ومروراً  القاهر  إلى عبد  ه( والرماني، ووصولًا 

وعند النظر في تعريفاتهم نجدها تتّفق  في تعريف مصطلح الحذف: بأنَّه اللفظ القليل  ه(،  471)ت 

بد أن يكون فيه الإفادة  الذي تضمن معاني كثيرةً من غير إخلالٍ وهو الإيجاز؛ لأنَّ شرط الحذف لا

الدلالة بجزئية  ووضوح  يتفق  كان  وإنْ  المصطلح  وهذا  والجملة،  والكلمة،  الحرف،  حذف  ومنها:   ،

بسيطة مع مصطلح الاقتصاص إلا أنّه يختلف معه من جانب آخر، وهو أنّ الاقتصاص يراد به  

بوجود  يكون  الذي  الحذف  من  العكس  على  للأحداث،  ذكرٍ  دون  من  كاملة  سردية  مشاهد  اجتزاء 

             قرينة تدل على المحذوف، لذلك لم نهتدِّ إلى تسمية المصطلح عند البلاغيين بقدر ما سموه حذفًا.                                     

إلى  أشار  أبرز من  يعد )جيرار جنت(   إذ   : الغرب  المفهوم عند علماء  دلالة  إلى  أن نشير  بقى 

التقانات   له من خلال حديثه عن  إذ مهّد  الحكاية(،  السردي في كتابه )خطاب  مفهوم الاقتصاص 

التي تتصل بزمن الحكاية كـالحذف السردي، والإيجاز، والثغرة، والاقتطاع، والمجمل، والتسريع الذي  

ذكر  ثم  اقتصاصاً سردياَ،  بوصفه  يفهم  يمكن أن  ما  تدخل ضمن  التي  هو على سبيل الاختصار 

بالذات،  بوجودها  النص  في  يُصرَّح  لا  التي  تلك  "هي  قال:  مفاده  الحذفي  الاقتصاص  عن  تعريفًا 

الزمني" التسلسل  في  ثغرة  من  عليها  يستدل  أن  القارئ  يمكن  إنما  جنيت،    والتي  ، 1997)جيرار 

، ثم قسم الاقتصاص إلى ثلاثة أنواع رئيسة بناءً على درجة وضوح الحذف فسمّاها : (119صفحة  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

353 
 

الضمني   الاقتصاص  ثم  واضح،   بشكل  الحذف  فيه  يذكر  الذي  الصريح،  الحذف  أو  الاقتصاص 

في   الثغرات  خلال  من  وجوده  يستنتج  أنْ  للقارئ  يترك  وإنّما  صريحة  بصورة  إليه  يشار  لا  الذي 

أنّ   إلى  يشير  القسم  هذا  الافتراضي: وفي  بالحذف  يسميه  الذي  الافتراضي  الاقتصاص  ثم  النص، 

أحداث يفترض أنها حدثت ولكن لا دليل عليها في النص وهذا هو مغزى الاقتصاص الذي نريد،  

، أمّا )سيمور شاتمان( فقد مهد للمصطلح من خلال  ومابعدها( 117، صفحة 1997)جيرار جنيت، 

حديثه عن الفرق بين القصة والخطاب إذ سمّى الاقتصاص الذي يجري في القصة اقتطاعاً بمعنى  

أن السارد هو الذي يختار اختصار أو حذف أو تجاهل مشاهد معينة من القصة الفعلية، وهذا لا 

للحبكة    وصولا  الاحداث  كثف  السارد  إنّ  بل  القصة،  في  تحدث  لم  الأحداث  أن  يعني 

(SEYMOUR CHATMAN, p. 43)  أما)جان ريكاردو( فقد ميز هو الآخر بين ثلاثة أنواع من ،

الحذوفات، فجعل الأول منها ما يعني المرور على فترات زمنية طويلة يسكت السارد عن وقائعها، 

ويسمي هذا النوع من الحذف )بالقص(، والقسم الثاني منها سماه الحذف الذي يُلحِّق بالقصة السردية  

بل  يعده حذفا؛  ولم  بالبياض  فقد عبر عنه  الثالث  القسم  أما  الانتقال من حدث لآخر،  فجوة جراء 

، ولم يختلف )فلادمير بروب، (156، صفحة  1990)حسن بحراوي،  هدفه هو عملية ابطاء السرد  

وواين بوث، وميكيل بال( عن سابقيهما، في مفهوم المصطلح ، ومن خلال هذا التنظير نصل إلى  

هذه   فكل  اختزالًا  أو  اقتطاعا  أو  اقتصاراً  سميّ  سواء  المصطلح  في  مشاحة  لا  أنّه  مفادها  نتيجة 

مصطلح   ولكن   ، القطع  وهو  القصة  في  واحدة  غاية  إلى  الدلالي  مكنونها  في  تشير  الالفاظ 

التي   القارئ في الأحداث  القريبة منه كونه يشرك  المصطلحات  تلك  دقة من  أكثر  الاقتصاص هو 

يفترض أنّها جرت في القصص القرآنية ولكن القرآن لم يشر لها تركيزاً على جوهر القصة القرآنية  

للاقتصاص : )بأنّه مصطلح    بهدف تحقيق أقصى تأثير على المتلقي، لذلك يمكن أن نستنتج تعريفًا



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

354 
 

على  التركيز  منها  الهدف  المسرودة،  المادة  من  معين  جزء  فيها  يُنتقى  التي  العملية  على  يطلق 

                                                                     الموضوع وإزالة التفاصيل غير الضرورية بقصد المساعدة على إظهار الفكرة الرئيسية للنص(.                                          

 ثانيا ـ وظيفة الاقتصاص  :

للاقتصاص وظيفة أساسية في النص المسرود أيّاً كان نوعه سواء أكان قصة أو حكاية أو رواية، أو 

إزالة   على  دوره  يقتصر  لا  إذ  النص،  داخل  يؤديها  وظيفة  الفن من  هذا  يخلو  فلا  قرآنًا،  أو  حديثاً 

النحو   على  اجمالها  يمكن  أساسية  وظيفة  له  ولكن  فحسب،  النص  في  الضرورية  غير  التفاصيل 

 الآتي: 

من  عدد  بأقل  وعميقة  شاملة  رسالة  إيصال  خلال  من  وذلك  المعنى،  وتكثيف  البليغ  الإيجاز  ـ  أ 

 الكلمات . 

ب ـ  من الوظائف التي يؤدها هذا الفن داخل النص عنصر التشويق والإثارة ، فإن الاقتصاص جزء  

 من الأحداث يدفع القارئ إلى التساؤل والتخمين مما يزيد فضوله ورعبته في معرفة ذلك . 

ج ـ كذلك له وظيفة أساسية يؤديها داخل النص وهو التخلص من التكرار والحشو وما ليس لذكره 

 ضرورة . 

 ثالثًاـ  مفهوم القصص القرآنية المنفردة:

وفي سورة قرآنية فريدة، ولم يتكرر    نقصد بالقصة المنفردة هي التي استقل بها موطن قرآني واحد ،

الشكل  هذا  على  وفريدة  كثيرة  قرآنية  قصص  وردت  وقد  الموطن،  ذلك  خارج  السردي  سياقها 

القصصي في القرآن منها: قصة اصحاب الكهف، وصاحب الجنتين، وذي القرنين وقصة أصحاب 

وقصة  النمرود  وقصة  سبأ،  وملكة  السلام(  )عليه  وسليمان  السلام(،  )عليه  يوسف  وقصة  الأخدود 

 الرجل الذي مر على قرية، وغيرها كثير من القصص القرآنية التي ورد لها ذكر في القرآن الكريم.

 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

355 
 

 المبحث الثاني 

 الاقتصاص في القصص القرآنية المنفردة 

إنّ دراسة القصة القرآنية بوصفها متنًا حكائياً، تعني دراسة مجموع من الأحداث المتصلة فيما بينها  

القرآنية   القصص  أنّ ميزة  النظم، ولا سيّما  التفصيل وتعقيد في  الكلام وإطناب في  دونما ترهل في 

على عكس غيرها من الكتب السماوية فهي تتصف بالإيجاز اللغوي المكثف لإيصال الغاية المرادة  

سواء أكانت الغاية دينية أو تربوية أو عقدية، ويرصد هذا البحث الأثر الجمالي لفن الاقتصاص في  

الأسلوب القرآني، فضلا عن بيان دقة توظيف الالفاظ في الجمل ولتأكيد الدلالة المرادة من القصص  

م دورٍ  من  الفن  لهذا  ما  أنّ  يخفى  ولا  المُخَاطب،  ذهن  في  النص من خلال  وتركيزها  بنية  في  همٍ 

إظهار الإعجاز اللغوي والبياني من الناحية البنائية للقصة القرآنية ولا يمكن عزل ذلك عن السياق  

بأي حالٍ من الأحوال ومن هذا المنطلق سنقف على دراسة هذه الظاهرة وأثرها في تجديد المعنى، 

                           ويمكن أن نقسم ظاهرة الاقتصاص في القصص القرآنية إلى أنواع حسب القصة منها:

 ــ قصة نبي الله ابراهيم ــ عليه السلام ــ مع النمرود :1

يلعب الاقتصاص إلى جانب الخلاصة دوراً حاسمًا في اقتصاد السرد ولا يخفى إنّ القرآن الكريم يثير  

ذكاء قارئه فيحذف من السياق ما يستطيع القارئ إدراكه؛ لأنَّ السياق يستلزم ذلك ويستدعيه، ففي  

ــ والرجل الذي آتاه الله ملكًا انطوت كثير من   ــ عليه السلام  دار بين نبي الله إبراهيم  الحوار الذي 

فيه تعظيم   القصة بأسلوب استفهامي تعجبي  ابتدأت  القصصي؛ بل  السياق  لم تظهر في  الأحداث 

يمَ فِّي رَبِّهِّ أَنْ آتاهُ اللََُّّ الْمُلْكَ إِّذْ قالَ  يمُ  للأمر في قوله ــ عزّ وجلّ ــ :}أَلَمْ تَرَ إِّلَى الَّذِّي حَاجَّ إِّبْراهِّ  إِّبْراهِّ

مْسِّ مِّنَ الْمَشْرِّقِّ فَأْ رَبِّيَ الَّ  يمُ فَإِّنَّ اللَََّّ يَأْتِّي بِّالشَّ تِّ بِّها ذِّي يُحْيِّي وَيُمِّيتُ قالَ أَنَا أُحْيِّي وَأُمِّيتُ قالَ إِّبْراهِّ

تَ الَّذِّي كَفَرَ وَاللََُّّ لَا يَهْدِّي الْقَوْمَ الظَّالِّمِّينَ{ )البقرة :   نَ الْمَغْرِّبِّ فَبُهِّ وهذه القصة تحمل بين    (.258مِّ

طياتها اقتصاصًا سرديًا مركزًا إذ لم يذكر القرآن الكريم تفاصيل الرجل الذي آتاه الله الملك، ولم يبين  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

356 
 

النص كيفية بدء الحوار وما الذي أثار هذه الحوار، وفي أي مكان دار وهل كان أمام الملأ أم أنّه  

حوارٌ خاص مغلق بين نبي مرسل ورجل متكبر عاصٍ، كل هذه التفاصيل سكت القرآن عنها عمداً، 

وهي   الصراع  لبِّ  على  مركزًا  له،  ممهدات  دون  من  حجاجي  درامي   مشهد  أمام  الستار  وكشف 

خلال   من  المقصوصة  الأحداث  لثام  عن  نكشف  ولعلنا  الإله،  وحدانية  وجود  حول  المحاججة 

الإشارات التي يبعثها النص القرآني، فالقرآن الكريم في هذه القصة يقدم إشارة نصية إلى الرجل الذي  

أو    )آتاه الله الملك(، الذي لم يذكر القرآن اسمه صراحة في هذا الموطن، ولم يذكر تفاصيل حكمه

اتساع مملكته، أو كيف وصل إلى ذلك المُلك؛ لأنّ ذكر هذه الأشياء لا يزيد من العبرة التي تمثلها  

الآية شيئاً، "ولو شاء الله لأفصحَ عنها، ولو كانت حكمة النص لا تتحقق إلا بهذا الإفصاحِّ ما أهملهُ  

، لذلك أعطى التعبير إشارة  (299/  1، صفحة  1412)سيد قطب ، في ظلال القرآن،    في القرآن"

هذه  كل  جوهرها  في  تحمل  غنية  بعبارة  إليها  المشار  التفاصيل  هذه  كل  عن  تغني  موجزة  مركزة 

الأحداث وهي جملة )آتاه الله الملك(، إذ إنّ هذا التعبير بهذا السياق كافٍ للدلالة على بيان سلطته  

وجبروته وقوته وبيان مدى غروره، فالتعبير لم يركز على تلك المسميات؛ لأنّ القارئ للنص ضمنًا  

يفهم أنّ هذا المُلك جعله يظن أنّه قادر على ادعاء الربوبية، ولو تمعنا بعمق عقلي وفني في سياق  

القصة لوجدنا أنّ السبب الذي دفع )النمرود( كما يسميه المفسرون للتجبر والطغيان هي مدة بقائه  

حكمه حتى نسيّ الموت فغلب على ظنه أنّه مخلد وأنّه هو  في الحكم فلربما لبث مدة غير قليلة في  

هـ(: "قال : وما حمله على هذا  774الإله وأنكر أن يكون ثَّمة إله غيره ، وهذا ما قاله ابن كثير)ت 

الطغيان والكفر الغليظ والمعاندة الشديدة إلا تجبره، وطول مدته في الملك؛ وذلك أنّه يقال: إنّه مكث 

الملك{" آتاه الله  }أن  قال:  ولهذا  ملكه؛  كثير،    أربعمائة سنة في  ، (686/  1، صفحة  1999)ابن 

تحطيم   بعد  مملكته  في  الرجل  هذا  واجه  دعوته  ــ  السلام  عليه  ــ  ابراهيم  الله  نبي  واصل  لما  لذلك 

الأصنام؛ لأنّ الحوار كان مباشراً بينهما، والملك لا يحاور إلا في مجلسه؛ ولأنً سياق المحاججة في 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

357 
 

الآية جاء في موطن جواب لسؤال لم يظهر في التعبير، فالحجة التي بدأ بيها ابراهيم ــ عليه السلام ــ 

الملك   سؤال  إلى  إشارة  فيه  المقصوص  السرد  وكأنّ  )إذ(  بدليل  اللقاء  من  زمنية  دلالة  بعد  جاءت 

الطاغي لإبراهيم ــ عليه السلام ـ بعد أن دعاهم إلى وحدانية الله، فكأنَ في النص سؤال مضمر مفاده 

ــ عليه السلام ـ }رَبِّيَ  )من ربك الذي جئت لتدعونا إليه ومامعجزاته؟( فكان جواب نبي الله ابراهيم 

الَّذِّي يُحْيِّي وَيُمِّيتُ{ بأسلوبٍ خبري يفيد العموم، وهذا ما بينه الرازي بقوله: " الظاهر أن هذا جواب 

علوم أنّ الأنبياء ــ عليهم السلام ــ بعثوا للدعوة، والظاهر سؤال سابق غير مذكور، وذلك؛ لأنّ من الم

أنّه متى ادعى الرسالة، فإنّ المنكر يطالبه بإثبات أنّ للعالم إلهًا ألا ترى أن موسى ــ عليه السلام ــ 

ينَ{ }الزخرف:   ينَ{ }الشعراء:  46لما قال: }إِّنِّّي رَسُولُ رَبِّ الْعالَمِّ { 23{، }قالَ فِّرْعَوْنُ وَما رَبُّ الْعالَمِّ

فاحتج موسى ــ عليه السلام ــ على إثبات الإلهية بقوله: }رب السماوات والأرض{ فكذا هاهنا الظاهر  

يحيي   الذي  إبراهيم: ربي  فقال  النمرود: من ربك؟  فقال  الرسالة،  ادعى  ـ  السلام  عليه  ــ  إبراهيم  أنّ 

،  1420)الرازي،    يها، من خلال الجواب"ويميت، إلا أنّ تلك المقدمة اقتصت؛ لأن الواقعة تدل عل

، فأراد هذا الملك أن يخفت هذه الدعوة ويبطلها بقوله: }أَنَا أُحْيِّي وَأُمِّيتُ{ بأسلوب (22/  7صفحة  

والتصريح    ) )حاجّ  لكلمة  وتوضيح  بيان  الجملة هي  وهذه  عليه،  بها  أنعم الله  لنعمة  ومنكر  جاحدٍ 

والتحدي  بالنفس  التفاخر  من  نوع  فيه  )وأميت(  والعطف  )أحيي(  المضارع  فعل  ثم  )أنا(  بالضمير 

الزائف من خلال الجرس اللفظي المتكرر لحرف )الألف( في الألفاظ التي توحي بالتعاظم وإظهار 

صفة الغرور، وهذا التعبير فيه ادعاء وتكبر حيث جعل من نفسه نداً لله، فضلا عن ذلك أنّ القرآن  

ا ليست هي جوهر الكريم لم يوضح الطريقة التي ادعى بها النمرود قدرته على الإحياء والإماتة؛ لأنّه

المناظرة فحسب، إذ إنّ ادعاء النمرود لهذه الثنائية ما كانت إلا محاولة لمجاراة حجة ابراهيم ــ عليه 

السلام ــ بصرف النظر عن طريقة التنفيذ، وقد بينّ هذا الرد المختصر من النمرود ضحالة تفكيره فلم  

بريء  بقتل  إلا  تكن  لم  وإماتته  فإحياؤه  المجردة  القدرة  أدّعى  إنمّا  ؛  ويميت ربك؟  يحيي  كيف  يقل 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

358 
 

واطلاق سراح آخر، وهو ليس إحياء وإماته حقيقية، لذا فإنّ القرآن ترك تلك المساحة للمتلقي يستنتج  

هذا الفرق بين الحقيقتين من دون تفصيل، فكان التركيز في التعبير القرآني على فشل حجة النمرود 

لا على طريقة تمثيله، فاقتصَّ بيان الأحداث لهذه الطريقة من النص، واكتفى التعبير بالإشارة لتلك  

الحادثة تاركاً للقارئ استنتاجها، وموجهًا إياه إلى الرد المفحم من قبل نبي الله ابراهيم ــ عليه السلام ــ  

ــ عليه   بإسلوب جاء متماشيًا مع سياق الحجة وهو أسلوب الفصل إذ لم يعطف جملة قول ابراهيم 

فَإِّنَّ  إِّبْراهِّيمُ  سابقتها}قالَ  على  ــ  تَ    السلام  فَبُهِّ الْمَغْرِّبِّ  نَ  مِّ بِّها  فَأْتِّ  الْمَشْرِّقِّ  نَ  مِّ مْسِّ  بِّالشَّ يَأْتِّي  اللَََّّ 

الَّذِّي كَفَرَ{ للتأكيد على عظمة الله )سبحانه وتعالى( فهو الذي يحيي ويميت وبيده ملكوت كل شيء، 

لتكون تأكيدًا ضمنياً للجملة الأولى، لذلك عدل نبي الله ابراهيم ــ عليه السلام ــ من معارضة النمرود 

ـ فانتقل   ـ عليه السلام  ـ فنقضه ابراهيم  ـ تعالى  يفعله الله  أنّه يقدر أن يفعل كل جنس  بعد أن زعم 

مباشرة إلى دليل كوني عظيم لا يمكن لأحد أن يدعيه أو يجاريه فنقل الحجة من مثال خفي غيبي ـ  

تيان به غير  وهو سر الحياة والموت ــ إلى مثال جلي مشاهد ثابت يُرى ك ل يوم لكن يعجز عن الإِّ

إلى   الجملة الابتدائية )ربي يحيي ويميت(  التركيب من  بنية  ــ في  ــ عليه السلام  ابراهيم  الله، فعدل 

جملة خبرية مؤكدة موجزة وبأسلوب عرضي أخرج النمط التركيبي من معناه الأصلي وولّد عنه معنى  

آخر يراد منه التعجيز، وسياق هذه الآية دلت على حوارٍ مقصوصٍ من النص ليبقي للمخاطَب دورًا 

يشكله بنفسه كي يتواصل ويتمعن في استجلاء معاني النص ويمكن أن نستنتج قولًا من ذلك الحوار 

من صنيعك   وهي  والموت  الحياة  أنّ  تدعي  كنت  فإن  مفاده  ـــ  السلام  عليه  ــ  لإبراهيم  المقصوص 

بِّ  يَأْتِّي  اللَََّّ  }فَإِّنَّ  التركيبي  وقدرتك،  النمط  تمعنا  ولو   ،} الْمَغْرِّبِّ نَ  مِّ بِّها  فَأْتِّ  الْمَشْرِّقِّ  نَ  مِّ مْسِّ  الشَّ

الداخلة   )بالفاء( الرابطة  الجملة جاءت مقرونة  أنّ  نلحظ  ــ  السلام  ــ عليه  ابراهيم  لمحاججة نبي الله 

هذه   ربط  الحرف  هذا  أظهر  فقد  والسببية،  والترتيب  التعقيب  على  لتدل  )إنّ(  التوكيد  حرف  على 

الجملة معناً بالجملة السابقة )ربي يحيي ويميت(، ثم مثل الفعل المضارع )يـأتي( جواً بلاغياً لا يدل  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

359 
 

إلى   التعبير  أشار  وإنمّا  فحسب؛  المستقبل  في  سيقع  أو  مضى  زمن  في  وقع  حدث  مجرد  على 

فإنّ   ذلك  ثابت ومستمر، فضلًا عن  فهو نظام كوني  يومياً   الامر  لهذا  الدائم  والتجدد  الاستمرارية 

تمم   ثم  المطلقة،  للقدرة الإلهية  الدائم  أبرز الحضور  يراد منه  ولدّ معنى جديداً  المضارع هنا  الفعل 

التعبير بجملة طلبية استعملت كأداة قوية لإفحام الخصم وإظهار ضعفه واعجازه المطلق أمام قدرة  

الله ــ سبحانه وتعالى ــ فهي بمثابة ضربة قاضية تولد عنها العجز التام وهذا الاستدلال لا يجد الملك 

انكا  يستطع  لم  بحيث  الادلة  تلك  تصور  لسهولة  منه  به  يتخلص  وجهًا  وسرعة  له  لوضوحها  رها 

المقام من دون غيرها من الكواكب  التعبير هنا وفي هذا  فهمها، واختيار كوكب الشمس في سياق 

والنبات   والحيوان  الإنسان  يستمد  بها  الأرض  على  الحياة  مصدر  الشمس  لأنّ  وأنسب؛  أبلغ  جاء 

وجودهم وطاقتهم، وهذه الحجة تتناسب تماما مع الحجة الأولى لنبي الله ابراهيم ــ عليه السلام ــ حول  

الإحياء والإماته، ولا يخفى ما للحروف من دور في توليد المعنى ومن هذه الحروف حرف التوكيد  

هذا   وأفاد  ومعنى،  قولًا  الخبر  ويؤكد  الذهن  في  الفكرة  ليرسخ  التركيب  سياق  في  جاء  الذي  )إنّ( 

والثبات في كون الله ــ سبحانه وتعالى ــ   الحرف في توظيفه هنا معنى جديداً يراد منه القطع واليقين

هو المتفرد بقدرته على الإتيان بالشمس من مشرقها وإحياء الموتى، ولا يستطيع أحد أن يشاركه أو 

)فإن  قوله:  دون  الثانية  الجملة  سياق  في  )الله(  الجلالة  لفظ  إظهار  إنّ  ثم  القدرة،  هذه  في  ينازعه 

ربي(، فيه توجيه لمخاطبة العقول عامة دون الخاصة، ففي الآية الأولى كشف نبي الله ابراهيم كشفًا  

تعريفياً عن هوية ربه بأنّه هو المتفرد بالإحياء والموت، فلما جاء النمرود بحجة واهية انتقل نبي الله  

ابراهيم ـ عليه السلام ـ في حواره إلى حجة كونية ظاهرة فقال: )فإنّ الله( ولم يقل: )فإنّ ربي( حتى لا 

يفهم من السياق أن الحديث عن ربّ ابراهيم بشكل شخصي أو ديني خاص لذلك عدل إلى إظهار  

وهذا   جميعهم،  العالمين  ورب  وربكم  ربي  هو  الله  أنّ  العموم  على  للدلالة  )الله(  الجلالة  لفظ  اسم 

يستطع   لم  بحيث  وأفحمه  الطاغي  للملك  التام  العجز  وأظهر  للجدل  حاسمًا  كان  البلاغي  الانتقال 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

360 
 

التبرير لهذه الحجة كما برر للحجة الأولى، وقد كشفت هذه الحجة عن تعابير الوجه التي اصابت  

الملك في تلك اللحظة وعن الحالة النفسية التي انتابته فجاء الرد بتعبير موجز مكثفٍ الدلالة بكلمات 

ثلاث حسمت فيه تلك القضية }فبهت الذي كفر{، إذ وظف التعبير لفظة دقيقة جداً وهي لفظ )بهت(  

النطق   يستطع  فلم  فأُلجم  الملك  على  سيطر  الذي  الذهول  حالة  وبيّنت  اختصرت  التي  اللفظة  تلك 

في   التمثيل  بها وهي  جاء  التي  الفضيحة  وكشفت عن  التام  العجز  أظهرت  أنّها  بعدها فضلا عن 

ره ولطمة قوية  مسألة الحياة والموت، فهذه اللفظة بمثابة صعقة كهربائية لجسده وصدمة عقلية لفك

في وجهه، فضلا عن دلالتها النفسية العميقة إذ لا يمكن لأي لفظة أن تقوم مقامها أو توضع مكانها  

النهاية في  لذلك قصر النص على بلاغة  بالحق وغيرها من الألفاظ(،  أو فاعترف  كلفظة )فخجل 

أظهر   وقد  الجمل،  متعددة وكثيرة وبأقصر عدد مكمن من  لتجمع معاني  الكلمة  وبهذه  العبارة  هذه 

تَ(، استحقارًا للمتكبر، وحتى يكون التعبير عامًا   مجيء التركيب بصيغة الفعل الذي لم يسمّ فاعله)بُهِّ

لكل من تسول له نفسه بالتكبر والطغيان وعلى مر العصور والأزمنة، "فالعبارة هنا اختيرت لسبك  

ثم ولحسن جرسها  للغرض،  ولمناسبتها  معناها،  السياق    تركيبها ووضوح  من  بيئتها  مع  لانسجامها 

بعض" على  المفردات  بعض  صفحة  1993)حسان،    وتفضيلها  يتأنق  (320،  319،  فالقرآن   ،

بأسلوبه في اختيار ألفاظه، "ولما بين الألفاظ من فروق دقيقة في دلالتها، فيستعمل كلًا حيث يؤدى  

معناه في دقة فائقة، تكاد بها تؤمن بأنَّ هذا المكان كأنَّما صنعت له تلك الكلمة بعينها، وأنّ كلمة  

أخرى لا تستطيع توفية المعنى الذى وفت به أختها، فكل لفظة وضعت لتؤدي نصيبها من المعنى  

)أحمد أحمد   أقوى أداءً، ولذلك لا تجد في القرآن ترادفًا؛ بل فيه كل كلمة تحمل إليك معنى جديد"

فبلاغة التركيز في هذه القصة إنمّا جاء على ذكر   (51، صفحة  2005عبد الله البيلي البدوي ،  

اظهار فاحشة التكبر والطغيان واندثارها أما طريق الحق، ويظهر من كل ما سبق أنّ الحوار كان 

بعد القاء نبي الله إبراهيم في النار فلما قال له نبي الله إن لله يأتي بالشمس من المشرق لم يقل أنا  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

361 
 

افعل ذلك ولم يقل فليأت بها ربك من المغرب؛ لأنّه علم عين اليقين أنّ الذي أخرج ابراهيم من نار  

بالشمس من مغربها فبهت وسكت . ـ قصة الرجل الذي أماته الله مائة  2لاهبة قادر على أنّ يأتي 

                                                                                          عام:

تبدأ أحداث هذه القصة لرجل خرج من قريته قاصداً مكانًا ما لم يفصح عنه النص القرآني  

بدليل الحمار والطعام الذي كان معه؛ وإذا هو أمام مشهد مباشر يثير التساؤل لقرية أصابها الخراب  

يقصد   لم  هنا  فالنص  مقصودٍ  وبإسلوب  مبهماً  جعله  وإنما  الدمار  نوع  النص  يبين  لم  وإنْ  والدمار 

المشهد   لنا  فالنص وصف  يتأمل مصير الأمم،  إنسانٍ قد  نموذج لكل  بقدر ما هو  بعينه  الشخص 

لقرية   للغاية  القرية، وهو مشهد بصري  بتلك  الذي حلّ  لنا كمية الدمار والخراب  يبين  وصفًا حيوياً 

ف الأسلوب  بهذا  والتعبير  بعضها،  على  وجدرانها  سقوفها  تماماً هوت  مدمرة  معروفة  رمزية  غير  يه 

الحياة   استحالة  للشكِّّ في  يترك مجالًا  الأسلوب لا  بهذا  المشهد  المطلق، ووصف  والاندثار  للموت 

فيها، إذ جسد الاقتصاص البلاغي السردي في هذه الآية قمة البلاغة القرآنية في الإيجاز والتصوير  

الحي فكأنّك أمام شاشة تعرض لك الخراب والدمار والجفاف وتفطر الأرض وقحالة الأشجار وكيف 

أنّها أصبحت حطبًا يابسًا، ويمكن تصور ذلك من خلال الالفاظ )خاوية على عروشها(، فالمراد من  

هذا التعبير خلو هذه القرية من الحركة والحياة فلا خضرة، ولا نمو، والذي عظم صورة هذا المشهد 

ؤل هو منطلق الابتداء الذي تبدأ طرح التساؤل الإنساني من قبل الرجل لشدة مارأه ليكون هذا التسا

القرآني  النص  استهل  فقد  المحدود،  البشري  المنطق  لانعكاس  إلا  التساؤل  هذا  وما  القصة،  منه 

}أَوْ كَالَّذِّي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ    جلّ   عزو  قوله  في  صلى الله عليه وسلمالقصة بأفعال كلامية غير مباشرة موجه إلى الرسول

ثُمَّ  عَامٍ  مِّائَةَ  فَأَمَاتَهُ اللََُّّ  مَوْتِّهَا  بَعْدَ  هِّ اللََُّّ  هَذِّ يُحْيِّي  أَنَّى  قَالَ  هَا  عُرُوشِّ عَلَى  يَةٌ  خَاوِّ كَمْ  وَهِّيَ  قَالَ  بَعَثَهُ   

لَ  وَشَرَابِّكَ  طَعَامِّكَ  إِّلَى  فَانْظُرْ  عَامٍ  ائَةَ  مِّ لَبِّثْتَ  بَلْ  قَالَ  يَوْمٍ  بَعْضَ  أَوْ  يَوْمًا  لَبِّثْتُ  قَالَ  يَتَسَنَّهْ  لَبِّثْتَ  مْ 

زُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحْمًا فَلَمَّ وَانْظُرْ  ظَامِّ كَيْفَ نُنْشِّ مَارِّكَ وَلِّنَجْعَلَكَ آيَةً لِّلنَّاسِّ وَانْظُرْ إِّلَى الْعِّ ا تَبَيَّنَ لَهُ   إِّلَى حِّ



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

362 
 

يرٌ{)البقرة   قَدِّ شَيْءٍ  كُلِّّ  عَلَى  أَنَّ اللَََّّ  أعَْلَمُ  الاستفهام  259قَالَ  أسلوب  النص  يطلعنا في  ما  فأول   ،)

يقة التشبيه الذي يراد منه فعل كلامي منجز متضمن في القول معنى  بطر   صلى الله عليه وسلمالموجه إلى نبينا الكريم 

التعجب بمعنى )أريت حال الذي مرّ على قرية( والتعبير بهذا الأسلوب جيء به لغرض يراد منه 

تقديم وصف للفضاء المكاني الذي جرت فيه الأحداث وهي القرية المدمرة، وقدمت هذه الصورة في 

التعبير أحداثاً متنوعة في فترة زمنة مضغوطة  تحمل في طياتها معاني دلالية عميقة لنبي لم يذكر  

ثم أحياه ومن عج أماته الله مائة عام  أنّه جمع قصتين منفردتين  اسمه أو رجل صالح  القرآن  ائب 

ـ التي أشرنا لها في   ـ عليه السلام  متتاليتين في سياق واحد وهي قصة الذي حاج نبي الله ابراهيم 

النص السابق، وقصة هذا الرجل الذي مرَّ على قرية  ولكل قصة من هاتين القصتين موضع مستقل  

في السورة وعطف هذه القصة على التي قبلها بحرف العطف )أو( أريد منه العطف على المعنى لا 

على الاعتقاد، فالأولى جاءت بصيغة الحوار لنبي مرسل مع رجل كافر، والثانية جاءت لتثبت قلب  

الثانية   الحياة والموت، لكن الآية  ثنائية  رجل مؤمنٍ بصورة مدركة حسية وكلا الآيتين تحدثت عن 

ــ وتعالى  سبحانه  ـ  الله  عظمة  لإظهار  سؤال كانت  قرية  على  مرّ  الذي  سياق  في  السؤال  فكان   ،

استعظام وليس سؤال استنكار أو استبعاد ويبدو أنّ السؤال كان منولوجيا داخليًا وهذا آكد للتعبير؛ 

القرآن   لأنّ الله يعلم ما تخفي الصدور، وهذه الآية من هذه السورة تعد تحفة بلاغية تُظهر عظمة 

الآية   سياق  على  النص  هذا  عطف  لذا  ومباشرٍ،  حيٍّ  بأسلوب  الباهرة  الله  قدرة  وتصّور  وإعجازه 

السابقة لتكون مبينة لقدرة الله على إظهار الحياة بعد الموت وبأسلوب التشبيه المضمر الذي ابتدأت 

به الآية ليكون هذا التشبيه مثالًا آخر وحجة بينة على تلك القدرة وبياناً لتلك المعجزة ، فالمتكلم فيها  

 بالقارئ   تنتقل  بيانية  لوحات   القصة  هذه  وترسم  ،صلى الله عليه وسلم ــ سبحانه وتعالى ــ والمخاطب هو الرسولهو الله

وعن    فتجعله  والدهشة  التأمل  فيه  وتثير   آخر،  إلى  مشهدٍ   من الحدث  طبيعة  عن  متسائلًا  يقف 

عناصر القصة وشخوصها وأماكنها، فالتعبير كشف عن حدث آخر من دون إخلال بالمشهد فعند 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

363 
 

قراءة النص ينقلنا القرآن إلى مشهدٍ آخر يختلف عن طبيعة المشهد الأول اختلافاً جذرياً فالأشخاص  

المُحَاورَين غير معروف وهذا من عجائب الإعجاز   تاماً وكلا  تختلف عن بعضها اختلافا  والمكنة 

القرآني في عرض المشاهد، فبعد أن اسدل الستار عن مشهد الأحداث الجدلية التي دارت بين نبي  

الله ابراهيم ــ عليه السلام ــ وذلك الرجل الكافر، رفع التعبير القرآني الستار عن مشهد آخر يعرضه  

ليجعل   عنه  الافصاح  دون  من  )الذي(  الموصول  بالاسم  الشخصية  ذاكرًا  مشوق  خبري  بأسلوبٍ 

ل صالح أم أنّه نبي  القارئ أمام ابهام أولي يدعو المتلقي إلى التساؤل عن هوية هذا الرجل أهو رج

اختاره الله لأداء رسالة سماوية تبين جدلية الحياة والموت؟ هذا التساؤل من قبل المتلقي للنص يثير  

القرائن   بنفسه من خلال  ذلك  يستنتج  يجعله  الذهن مما  متولد في  التشويق وهو معنى  فيه عنصر 

المصاحبة للنص، منها الحوار بعد البعث من الموت ، وهذه بحد ذاتها تدل على نبوة الرجل، فضلا 

ــ سبحانه   اللبث بعد الموت هو الله  القول إذ يحتمل هنا أنّ الذي سأله عن  الفاعل بعد  عن حذف 

ــ فقدرة الإماتة والبعث والسؤال عنها لا تكون إلا لله، ويحتمل أن الله بعث له ملكًا فحاوره   وتعالى 

زاد من جمالية الآية وعمقها، فقد جعل المتلقي يدرك فحذف الفاعل هنا لم يزد من أبهام المشهد؛ بل  

بقدر   والمحاورات  الشخوص  على  تركز  لم  فالقصة  مباشر،  تصريح  إلى  حاجة  دون  من  المعنى 

إيصال قصدية الإعجاز في ثنائية الحياة والموت، ولا يخفى أنّ القصة اختزلت لنا فترة زمنية طويلة  

بدأت احداثها من مرحلة التحويل من خلال استفهام آخر أثاره العبد الصالح، ولابد أنّه رأى شيئاً لافتاً  

التساؤل هو مفتاح لسلسلة   مَوْتِّهَا{، وهذا  بَعْدَ  هِّ اللََُّّ  هَذِّ يُحْيِّي  أَنَّى  بقوله: }قَالَ  للنظر فجعله يتساءل 

ا دلالة  أحداث خارقة متوالية في السياق، إذ إنّ هذا المنظر أثار في الرجل تعجبًا فأظهر سؤاله هذ 

الانفعالات النفسية التي حيكت في صدره، وتولد منها عدة معاني: ربما أراد من ذلك التساؤل تحقيق  

معرفة   عن  بالعجز  إقراراً  ينشئ  ربما  أو  القرية،  تلك  بناء  إلى  التشويق  إظهار  هو  إنجازي  غرض 

طريق الأحياء، أو أنّ التساؤل كان استعظاما لقدرة المحيي، أو أنّه أراد أنْ يعاين الأحياء كما طلب 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

364 
 

ذلك نبي الله إبراهيم ــ عليه السلام ــ أو أنّه تساءل عن إحياء أهل القرية فتساؤله هذا يوحي للقارئ 

أنّه رأى عظام أهل هذه القرية وجثثهم البالية بتقدير المضاف )أنى يحيي الله أهل هذه القرية( وهذا 

التي الحركة  باعث  فالإنسان هو  القرية،  إحياء  عليه  يترتب  الناس  إحياء    التأويل محتمل؛ لأنّ في 

تفسيرات  محطة  وهي  الأحداث  لتلك  متولدة  معان  هي  التأويلات  هذه  كل  فإنّ  لذا  الوجود،  تعمر 

يحملها النص وكل واحدة منها تصح أن تكون جوابًا عن هذا التساؤل، وهذه التأويلات تدل على  أنّ 

من الله وإنمّا تعجب من القدرة وأراد  الرجل كان مؤمنًا بحق، فهو لا يشك في قضية الإحياء والإماتة  

حرف   عنه  كشف  الذي  المباشر  التعقيب  خلال  من  الفوري  الإلهي  بالرد  وإذا  الكيفية،  يعرف  أن 

بَعَثَهُ{ ليكون هذا التحول هو محور الجواب عن  ثُمَّ  ائَةَ عَامٍ  )الفاء( في قوله تعالى : }فَأَمَاتَهُ اللََُّّ مِّ

غيب   )الفاء(  حرف  فكأنّ  طويل،  زمني  اقتصاص  أي  هناك  يكن  ولم  فوراً  جاء  فالجواب  تساؤله، 

الفاصل الزمني وأظهر قصدية الحدث ووقعه من دون تأخير، فما أنْ تعجب الرجل وتحدث بتساؤله  

الربانية   القدرة  وكأنّ  للموت،  تدرج  دون  من  أسرع  والإحياء  الإماتة  على  الإلهية  القدرة  كانت  حتى 

بالف التساؤل  ذلك  عن  مع  أجابت  متماشيًا  التعقيب  بعد  )ثم(  التراخي  جاء حرف  ثم  بالقول،  لا  عل 

النص إذ أفاد استعمال حرف العطف هنا تدرجًا في اظهار القدرة الإلهية بعد الموت، فالقدرة الأولى 

جاءت بلا مهلة )فأماته( للدلالة على سرعة تنفيذ الموت، والقدرة الثانية جاءت بعد تراخٍ زمني وهذه 

أبلغ في التعبير توظيفًا ؛لأنّ التراخي أظهر للإعجاز في إحياء الموتى بعد زمنٍ طويل، ويبدو أنّ  

الموت كان موت نومٍ لا موت برزخٍ، بدليل قوله: }قال كَمْ لَبِّثْتَ قَالَ لَبِّثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ{، وهذه 

قيلَ: فما السؤالِّ كأنَّه  "استئنافٌ مبني على  بعد  }كَمْ  الجملة جاءت  بعثه فقيل قال :  بعد  له  ذَا قال 

، وهذه (253/  1)أبو السعود العمادي، صفحة    لَبِّثْتَ{ ليُظهرَ له عجزه عن الإحاطة بشؤونه تعالى

الجملة توحي إلى اقتطاع حواري ويمكن أن يكون هذا النص هو جزء من شيء أكبر أو حوار أطول  

في القصة، قد يكون أنّ الرجل تساءل بعد افاقته من الموت وتحاور مع من سأله عن كيفية وصوله  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

365 
 

إليه وكيف ظهر ومن أي مكان جاء، حتى تواصلا في الحوار عن مدة اللبث، لكنّ القرآن لم يركز  

الحوارات  فتفاصيل  أهم،  هو  ما  وتفويت  مهم   ليس  ما  بذكر  الاشتغال  يفضي  لا  حتى  ذلك  على 

الأساسية   النقطة  التركيز على  تفقد  لأنّها  التعبير؛  سياق  في  تكن ضرورية  لم  التحايا  أو  التمهيدية 

والغرض الرئيس الذي سيقت من أجله القصة وهي إظهار قدرة الله ــ تعالى ــ على البعث بعد الموت، 

لذلك تجاوز القرآن ذلك التمهيد وقفز بالنص لإظهار السؤال المباشر عن مدة اللبث، وإذا بالجواب  

المحدود عنده وجوابه جواب متشكك )يوماً   الزمني  الرجل بحسب الإدراك  يوم(  يأتي من  أو بعض 

المدركة منها غياب الشمس  الحسية  العوامل  الجواب هو غياب كثير من  بهذا  والذي جعله يجيب 

وشروقها، كذلك توقفت عنده التفاعلات البشرية التي تشعره بمضي الأيام والأحداث الزمنية، فضلًا  

عن ذلك التدرج العمري والتغيرات الجسدية فيبدو أنّ الرجل مات بعمر معين وبعث بذلك العمر من 

دون تغير لشعره ولونه وقوته فلم يشعر بكهولة ولم يشعر بفتور، فذلك كله متناسب بما هو محدود 

له   السائل  إجابة  أنّ  آخر  جانب  من  جانب،  من  هذا  الجواب  ذلك  يجيب  فجعله  الزمن  من  عنده 

ائَةَ   عَامٍ{ وهذه الفترة الزمنية الطويلة  جاءت تُفصّل مدة لبثه من خلال التعبير بقوله:}قَالَ بَلْ لَبِّثْتَ مِّ

اقتصت من سياق التعبير أحداثًا كثيرة لم يذكرها القرآن ولربما من هذه الاحداث تولد تعجباً آخر عند  

الرجل فتولدت عنده تساؤلات كثيرة في ذهنه دارت حوارات حول تلك المدة فحرف الاضطراب )بل(،  

حرف انتقالي حيث نقل المدة الظنية عند الرجل الذي عبر عنها بناءً لإدراكه المحدود للزمن إلى مدة  

حقيقية مدهشة تظهر عظمة القدرة الإلهية التي تفوق إدراك البشر، إذ أضفى هذا الحرف عنصر 

لقوانين   تخضع  لا  التي  المطلقة  القدرة  وأظهر  الإلهية  المعجزة  عظم  وبرهن  المتلقي  عند  المفاجأة 

ن المعتاد، فالله ــ سبحانه وتعالى ــ فوق الزمن لا معه، وحرف العطف  الإدراك البشري، أو مرور الزم

هنا جاء مقدرًا أي ما لبثتَ ذلك القدر؛ بل لبثت هذا المقدار مائة عامٍ وهذا الوقت المطوي من العمر 

يمكن أن يحدث صدمة عميقة  لدى المتلقي إذ يمكن تخيلها من عدة زوايا فهي ليست مجرد معلومة 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

366 
 

  ، والروحية   ، والاجتماعية  النفسية،  للصدمة  تكثيف  التعبير  في  إنّ  بل  المنقضي؛  بالزمن  محددة 

الجوانب   هذه  كل   ، مجتمع  غير  الوقت  هذا  مرور  بعد  والمجتمع  حياةٍ،  غير  فالحياة  والوجودية، 

لا   مكثفًا عن صدمة  تعبيراً  عَامٍ{  ائَةَ  مِّ لَبِّثْتَ  }بَلْ  العظيمة  القرآنية  العبارة  هذه  من  لتجعل  تتضافر 

يبقى في   المدة وحتى لا  تلك  انقضاء  للتأكيد على  مباشرة  إجابات  القرآن  مهّد  لذلك  يماثلها شيء، 

ذهن السامع تساؤلات حول تلك المدة الزمنية)مائة عام( دفع التعبير كل ذلك الشك والتعجب باليقين  

لتفسي جاءت  هنا  )الفاء(  فكأنّ  والتوجيه  التعقيب  اسلوب  خلال  تأويل  من  يمكن  مقصوص  قولٍ  ر 

معناه: فإذا أردت التأكد مما يقال لك فانظر إلى طعامك وشرابك ليكون بمثابة دليل محسوس مادي  

يزيل كل شك ينتابك، فحرف الربط هنا جاء كنتيجة للصدمة أي ــ انظر عاجلا لغذائك ــ لم يتغير  

ولم تمره السنون، ثم جاء بحرف العطف )الواو( ليحمل دلالات ومعاني بلاغية عميقة تولدت من  

ظَامِّ كَيْفَ   مَارِّكَ وَلِّنَجْعَلَكَ آيَةً لِّلنَّاسِّ وَانْظُرْ إِّلَى الْعِّ خلال التوظيف هنا في قوله تعالى }وَانْظُرْ إِّلَى حِّ

إنّ  بل  فقط؛  والتشريك  العطف  هو  الحرف  لهذا  هنا  الوظيفة  ليس  إذ  لَحْمًا{،  نَكْسُوهَا  ثُمَّ  زُهَا  نُنْشِّ

دلالة   العطف فيه  الأول  فالسياق  الزمني  الفارق  المعطوفين من خلال  بين  المغايرة  ليبين  هنا جاء 

انقباض للزمن والثاني فيه دلالة انبساط للزمن فبلاء لحم الحمار مر به زمنٌ حتى بلي ورُمَّ ، وكأنّ  

إلا لإظهار   يكن  لم  العطف  وهذا  والعظام  الحمار  على  والشراب ومضى  الطعام  توقف عن  الزمن 

عظمة الباري وقدرته الإلهية في التصرف في الزمن، ولو كان التعبير ببقاء الحمار حيًا لما جاءت  

الآية بالقوة نفسها، لذلك يمكن القول : بأنّ حرف )الفاء( هنا في سياق الآية جيء به للتسريع وتأكيد  

و(، ليظهر تباين قدرة الله ــ الدليل المباشر بعد الصدمة والمفاجأة عند الرجل، بينما جاء حرف )الوا

بعد  البعث  دليل حق على  إلا  ذلك  وما  وإفناء أخرى،  اشياء  العظيمة على حفظ  ــ  وتعالى  سبحانه 

الموت،  فضلا عن ذلك فإنّ الربط بحرف )الواو( هنا حدد معالم الجواب الذي يدور في خاطره ، 

والتكوين فما   الخلق  له طبيعة  يمثل  إلى مشهدٍ حيِّّ  النفس،  الشك ووسوسة  براثين  الرجل من  وأنقذ 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

367 
 

يرٌ{ وهنا حذف   تبين له ذلك البرهان والحقيقة قال :}فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أعَْلَمُ أَنَّ اللَََّّ عَلَى كُلِّّ شَيْءٍ قَدِّ

فاعل )تبين( ليذهل العقل كل مذهب يحتمل أن يكون في موطن الفاعل، قد تكون تبينت له الحقائق  

أو المعجزات أو الدلائل وقرء بوجه من القراءات )إعلم(، بصيغة الأمر وهذا يحتمل توجيها على هذه  

القراءة بأنّ الله على كل شيء قدير، ويحتمل أنّه خاطب نفسه بهذه القراءة إعلم )يا عزير(، إنّ الله  

على كل شيء قدير، لذلك يمكن القول : إنّ التعبير اختزل زمن القصة ليكون أقل من زمن الحكاية  

يفترض   أو ، فسرد أحداث ووقائع  بسنوات أو شهور. وأختزلها في صفحات أو سطور  أنّها جرت 

كلمات قليلة دون التعرض للتفصيل، وهذا التلخيص منح للقصص القرآنية سمتي الاختزال والتكثيف  

لِّلُغة لقرآن   بنية التركيب الإعجازي  القرآنية، وهذه دلالة على  العام للقصة  بالجو  من دون الإخلال 

                                                              الكريم.

 ـ  قصة أصحاب الكهف :3

تتجلى ظاهرة الاقتصاص في القصص القرآنية لأغراض كثيرة منها انتاج المعاني، والتكثيف  

، وغيرها من الأغراض البلاغية، وهذا كثير في القرآن الكريم ومن ذلك على سبيل التمثيل لا  العباري 

سياقها   يتكرر  لم  لأنّها  المغلقة؛  بالقصة  تسميتها  وآثرنا  الكهف،  سورة  في  قصة)الفتية(  الحصر 

السردي خارج ذلك الموطن، إذ قُدمت هذه القصة بأسلوبٍ مكثف وإيجاز سريع مع المحافظة على 

مضمون القصة، ولا يخفى أنّ هذه القصة أضمرت كثير من الأحداث في السياق القرآني ولم تبينها،  

إذ لم يُذكر عدد الفتية وأعمارهم ولم تُذكر الحوارات التي دارت بينهم وبين الملك الظالم، ولم تبين  

لم، وكم مدة طريقة خروجهم من ديارهم، وكيف أنهم عاشوا الصراع النفسي وهم يواجهون خطر الظ

لبثهم ومنامهم كل هذه التفاصيل سكت عنها القرآن الكريم ولم يفصح عن تفاصيلها في هذه القصة 

لتسريع   أو  القصة،  فائدة من ذكره في  الذي لا  لم يكن لغرض الاقتصاص  السكوت  العجيبة، وهذا 

السرد والحدث فحسب؛ وإنمّا كان وراء هذا الحذف أغراض بلاغية متولدة لكثير من المعاني منها:  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

368 
 

عمق   على  الحفاظ  مع  البليغ  الإيجاز  عن  فضلا  القصة،  في  للتأمل  وتوجيهه  المتلقي  ذهن  إثارة 

بعض   استنتاج  للمتلقي  يترك  إذ  عميقة،  إيحائية  دلالات  يولد  الاقتصاص  من  النوع  وهذا  المعنى، 

الفتية الذين آمنوا  تفاعلا مع النص القرآني فبعد أن تحدث القرآن عن  التفاصيل، مما يجعله أكثر 

وزادهم الله هدى وربط على قلوبهم وثبتهم نقف متأملين قوله تعالى :}وَإِّذِّ اعْتَزَلْتُمُوهُمْ وَما يَعْبُدُونَ إِّلاَّ  

نْ أَمْرِّكُمْ مِّرفَقاً{ )الكه نْ رَحْمَتِّهِّ وَيُهَيِّّئْ لَكُمْ مِّ (، نلاحظ  16ف:اللَََّّ فَأْوُوا إِّلَى الْكَهْفِّ يَنْشُرْ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِّ

النبي  الحديث عن شخص  بعد  مباشرة  تبدأ  هذه  الفتية  قصة  أحداث    مكثف   حدثي  وبأسلوب   صلى الله عليه وسلمأنّ 

لذلك  مح  شيء  على  الانتباه  لتركيز  تجري   التي(  الحدث   تكثيف  حركة)  عليه  نطلق  أن  يمكن دد 

جاءت قصة الفتية وفق حركة انتقالية انطلقت احداثها بين البداية والنهاية من دون المرور بالحركة 

العاطفي   الضغط  تخفيف  منه  يراد  دلالي  معنى  تولد  هذا  من  الغرض  ولعل  للأحداث،  الوسطية 

عليه، فكل ما   والصبر  بالبلاء  ولتذكيره  جلدته  أبناء  على  أصابه  الذي  الحزن   بعد   صلى الله عليه وسلموتسلية الرسول  

على الأرض من زينة إنّما جعل للابتلاء والاختبار، لذا جاء السرد سريعًا في القصة للتركيز على  

  قصة  بين  ما  ربطي  توافق  فهناك  الرسالة،  لإكمال  قلبه  على  والربط  صلى الله عليه وسلمالعبرة منها، ولتثبيت الرسول  

من    فوجوه  العام  والمعنى  القرآني   السياق  حيث   من  صلى الله عليه وسلم  الرسول  وشخص   الفتية يبدأ  بينهم  الشبه 

بيئة مشركة، والرسول     من   كذلك  مكة،  في  التوحيد   إلى  دعا  صلى الله عليه وسلم)التوحيد( فهم فتية آمنوا بربهم في 

 قريش   أذى  واجه  صلى الله عليه وسلم  والرسول   وبطشه،  الملك  ظلم  واجهوا  فالفتية(  الاضطهاد )  بينهم  المشابهة  أوجه

، وهاج  فخرجوا  والأحباب   الديار  وترك  الهجرة  إلى  لجأوا  هم  وبطشهم، ديارهم  كهفٍ خارج  إلى  روا 

  لقوى   ومواجهة  الدين   على تثبيت  فيهما  الجانبين  وكلا  المدينة،  إلى  مهاجراً   دياره   من   خرج  صلى الله عليه وسلموالرسول  

  الآية  سياق  في  تأملنا   ولو  الرسالة،  تبليغ  في  صلى الله عليه وسلم  الرسول  لأحداث   تمهد   القصة  هذه  وكأنّ   الشرك،

سبب  تفصي  دون   من  مركز  إيجاز  السياق  في  أنّ   نلحظ  الكريمة تبين  لم  الآية  إذ  القصة،  لهذه  ل 

الهروب والاضطهاد، أو حتى النقاشات التي دارت بينهم كما أشرنا، بل انتقلت القصة انتقالا سريعًا  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

369 
 

{، الإيجاز هنا يحفز ذهن المخاطَب لاستحضار الأحداث في   الْكَهْفِّ إِّلَى  }فَأْوُوا  إلى الأمر الإلهي 

القصة منها )الخوف، الظلم، الحاجة إلى مكان آمن(، ومما يلفت الانتباه في سياق الآية هنا صيغة  

الأمر التي جاء مقترنة بالفاء لبيان اعتزال القوم بلا مهلة، وفي فعل الامر )فأووا(  لم يصرح التعبير  

الذي  هنا من  تساؤلًا  يثير  مما  )أنتم(  المخاطبين  إلى ضمير  أسند  وإنّما  هنا،  الفاعل  بذكر  القرآني 

أمرهم بالإيواء هل كان ذلك وحياً أو إلهاماً أو قولًا متناقلا بينهم؟ بيّن المفسرون في ذلك عدة أقوال 

هم و"متناقل بينهم على جهة النصح والارشاد والمشورة،  منهم ابن عاشور الذي يرى أنّ القول كان من

ويحتمل أن يكونوا قال بعضهم لبعض ذلك بعد اليأس من ارعواء قومهم... بأن غيروا الخطاب من 

، صفحة  1984)ابن عاشور،    مواجهة قومهم إلى مواجهة بعضهم بعضًا، وهو ضرب من الالتفات"

، ويحتمل أنّ يكون ذلك إلهاماً من الله عزّ وجلّ لهم، والذي يطمئن إليه القلب أنّ لجوء (276/  15

غير   إلهي  وإلهام  بتوفيق  مدعومًا  وكان  بينهم،  وحوار  جماعي  قرار  نتاج  كان  الكهف  إلى  الفتية 

مباشر لم يوحَ إليهم؛ لأنّهم ليسوا أنبياء أو رسل؛ لكنّه تداخل مع الوعي البشري فيُبقي الفعل البشري 

حراً ومسؤولًا من دون نفي للتوفيق الإلهي، والذي يكشف عن ذلك قرينة السياق ويؤيد أنّ الحوار كان 

نابعاً بينهم بدليل أنّ فكرة الكهف ربما كانت معهودة عندهم والذي يشير إلى ذلك وجود )ال العهدية( 

ى من دون سابق لذكره، فـ)ال العهد(  الداخلة على لفظة الكهف علمًا أنّ الكهف هنا ذكر للمرة الأول

هاهنا عاد ليس إلى ما مذكور لفظًا؛ بل إلى ما مذكور ذهناً، وهذا دليل إشارة من النص القرآني هنا  

إليه   الإيواء  أمر  كان  لذلك  الظلم  مواجهة  قبل  من  فيه  يتعبدون  كانوا  أنّهم  إلى  يشير  فالتعريف 

العهد(،   )ال  في  معروف  كما  له  سابق  ذكرٍ  إلى  الإشارة  دون  من  الكهف  فذكروا  بينهم،  مقصوداً 

فضلا عن كون هذا المكان ملاذ لخلوتهم ومصدر آمنهم فهي صورة رمزية أُشير إليها؛ لأنّها منبع  

للأمان ورمز للمكان المعزول عن الصخب والضجيج، وفيه دلالة الإيحاء على الستر وعدم الكشف،  

اعل هنا من دون تصريح يترك مساحة للعقل في التأمل هذا من جانب، ومن جانب فإنّ التلميح للف



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

370 
 

إذ إنّ هذا الغياب يضفي على القصة حالة من القدسية مما يجعل المتلقي يستشعر قوة إرادة الفتية،  

فالهداية هنا قد تكون وفّقت إلى قلوبهم وأُلهموا بها؛ لكن التعبير اختار أن يظهر الفعل بصيغة بشرية  

في   بلاغة  فيه  له  تصريح  دون  من  إلى ضمير  الفعل  وإسناد  الظاهر  الفاعل  فاقتصاص  مباشرة، 

الإخفاء تظهر شخصية الفتية؛ بل وتُعلي من شأنهم، وتوحي بأنّ الهداية ليست دائمًا بصيغ الأمر؛ 

بل قد تكون بطرق أخرى كالإلهام الداخلي والاستبصار، فالتعبير القرآني يتسم بثراء بلاغي عميق،  

الس الوظائف  توزيع  ، فضلا عن  الالفاظ  وانتقاء  البناء،  دقة  على  فيها  يقوم  يراعي  نحو  على  ردية 

ولون  الصوت  مفعماً بجرس  ميكانيكياً  بعداً حيوياً  للنص  "يعطي  التربوية وهذا  أو  العقدية  المقاصد 

بصرية   مساحة  إلى  المكتوبة  القرائية  المساحة  من  المتلقي  ذهن  محولًا  الحركة،  وديمامية  الصورة 

، ثم إنّ جزم الفعل المضارع )ينشر(، الذي  (82، صفحة  2024)علي هادي حسن حسين،    مفعمة"

ثقتهم بلطف   الحاصل لشدة  بالرجاء والدعاء وساقوه مساق  الثقة  وقع جواباً للطلب جاء مبني على 

)أووا    أي  بالإيواء  مقرون  جاء  الرحمة  نشر  وكأنّ  الإيواء،  حال  لهم  متجدد  الرحمة  نشر  وأنّ  ربهم 

ينشر لكم، وإن لم تأووا لن ينشر لكم (، وهذه الجملة الخبرية تصور الحالة النفسية لهؤلاء الفتية وهم  

في لحظة ضعف بشري مشفوعة بثقة من الله تعالى، مما يضفي على الجملة جمالية روحية عالية،  

الفرج   يُسند  بينما  إليهم،  الإيواء  مبادرة  يُسند  فالتركيب  الربانية،  والمكافأة  الإنساني  الفعل  بين  تربط 

مْ إِّذْ قَامُوا    والرحمة إلى الله ــ تعالى ــ، وهذا الاسلوب يتوافق مع قوله عزّ وجل: }وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِّهِّ

الإلهي التأثير  يظهر  إذ  قُلْنَا{،  لَقَدْ  إِّلَهًا  دُونِّهِّ  مِّنْ  نَدْعُوَ  لَنْ  وَالْأَرْضِّ  مَاوَاتِّ  السَّ رَبُّنَا رَبُّ  كقوة    فَقَالُوا 

من   الفتية  يحمي  الذي  النفسي  للتثبيت  استُعير  القلوب  على  "فالربط  قبله،  لا  الفعل  بعد  داعمة 

الضعف أمام تهديدات الملك الظالم، ويقوّيهم على مواجهته برباطة جأشٍ وجلادة عزم، وفي الربط  

كما   ثابتة  متماسكةً  النفس  على  وتُبقي  والتبدّد،  الضياع  من  المشدود  الصبر  حفظ  تضمن  شدٍّ  قوة 

ضها إلى بعض حين يُحكم شدُّ أفواهها، وفي تعدي الفعل وهو مما يتعدّى  تنضم مكنونات الأوعية بع 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

371 
 

بنفسه بحرف الاستعلاء )على( دلالةٌ على التمكّن من الشدّ حتى امتلأت القلوب ثباتاً ويقيناً، بل علا  

عليها الثبات وفاض منها اليقين، فثمةَ فرق واضح بين ربط الشيء والربط على الشيء، فالثاني فيه  

إحاطةٌ بحيث يكون معه الربط أشدّ وأثبت، بخلاف الأول الذي يكون معه الربط من طرف واحد"  

عزيز،   ملا  صفحة  2010)صالح  على  (116،  دلالة  فيه  المؤمنين  قلوب  على  الإلهي  فالربط   ،

ما   المربوط  الشيء  إحكامُ  مثلما يحفظ  الاهتزاز  المؤمنين من  يحفظ معنويات  الذي  الروحي  الثبات 

الشعور   عن  يعبّر  شديد  إيحاء  ذو  تصويري  تعبير  القلوب  على  فالربط  نفائس،  من  فيه  ع  أودِّ

) عودة بالاطمئنان، واسترداد الشجاعة، بعد المرور بموقف عصيب يثير الاضطراب ويرجف القلب 

، لذا يمكن القول :إنّ الوحدة الكبرى التي تنبني عليها سورة  (297، صفحة  1985خليل أبو عودة،  

الحياة   باطل  على  الإيمان  لإيثار  أنموذج  هي  هذه  الفتية  وقصة  العقيدة  على  التركيز  هي  الكهف 

وزينتها، والالتجاء إلى رحمة الله هربًا بالعقيدة أن تمس، فسياق قطع الاحداث كشف عن كثير من  

المعاني العميقة داخل النص، منها : تأكيد قدرة الله المطلقة في إنامة هؤلاء الفتية وايقاظهم من دون  

التركيز على الجوانب الأخرى التي تصرف الانتباه عن هذه القدرة، كذلك من المعاني المتولدة في 

قضية  وهي  الموت  بعد  الحياة  إعادة  خلال  من  والحساب  البعث  عقيدة  تثبيت  القصة   هذه  سياق 

القصة، فضلا عن أنّ هذه القصة توضح كيف أنّ الاقتصاص للأحداث ليس مجرد   محورية في هذ 

اختصار وحذف واقتطاع؛ بل هو أداة فنية وبلاغية قوية لتوليد المعاني وتوجيه المتلقي نحو مقاصد  

القرآن السامية، وهنا ينتهي هذا المشهد الذي صورته هذه الآيات بدقة ولم يبين النص ما الذي جرى 

حال   عن  تشاورا  هل  ليلتهم  في  تسامروا  هل  مباشرة  ناموا  هل  الكهف  دخول  بعد  أحداث  من  لهم 

أهلهم، فهنا اقتص التعبير تلك الأحداث لينقلنا النص القرآني إلى مشهد آخر يتمثل بتصوير الفتية  

وهم نيام في كهفهم بطريقة بلاغية رائعة، بحيث لا يشعر المتلقي بأسلوب الانتقال، وهو يقرأ نص 

الآيات الكريمة، بل ينتقل انتقلًا عجيباً من خلال الإعجاز التركيبي اللغوي بأسلوب العطف }وَتَرَى  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

372 
 

مَالِّ وَهُمْ فِّي مْ ذَاتَ الْيَمِّينِّ وَإِّذَا غَرَبَتْ تَقْرِّضُهُمْ ذَاتَ الشِّّ مْسَ إِّذَا طَلَعَتْ تَزَاوَرُ عَنْ كَهْفِّهِّ نْهُ   الشَّ فَجْوَةٍ مِّ

دًا{ )الك دَ لَهُ وَلِّيًّا مُرْشِّ ِّ مَنْ يَهْدِّ اللََُّّ فَهُوَ الْمُهْتَدِّ وَمَنْ يُضْلِّلْ فَلَنْ تَجِّ نْ آيَاتِّ اللََّّ (، وهذه 17هف :ذَلِّكَ مِّ

إنجازية   قوة  الدلالية من  تتكون حمولتها  التي  الخبرية  الفعلية  الجملة  هذه  في  تتجسد  أخرى  معجزة 

بعدسة كامرته  القرآني  التعبير  لنا  نيام في كهفهم، صور  الفتية وهم  تمثلت في وصف حال  حرفية 

الفتية وصفًا دقيقًا فبناء  صورة طلوع الشمس على الكهف ووصف لنا شكل الكهف الذي أوى إ ليه 

الكهف كان مصممًا بصورة عجيبة متقنة ففم الكهف كانت جهة منه مفتوحة إلى الشمال الشرقي،  

فكانت الشمس إذا طلعت تطلع على الجانب من الكهف ولا تدخله أشعتها، وإذا غربت كانت أشعتها  

}إِّذَا   تعالى:  قال  لذلك  دقيق  قوله عز وجل وصف  ففي  منها حين طلوعها،  الكهف  فم  بعيدة عن 

قال فَجْوَةٍ{،   فِّي  وَهُمْ  مَالِّ  الشِّّ ذَاتَ  تَقْرِّضُهُمْ  غَرَبَتْ  وَإِّذَا  الْيَمِّينِّ  ذَاتَ  مْ  كَهْفِّهِّ عَنْ  تَزَاوَرُ  ابن   طَلَعَتْ 

عاشور : ")ذات اليمين( و)ذات الشمال( بمعنى صاحبة، وهي صفة لمحذوف يدل عليه الكلام، أي 

الي صاحبة  بينكم( الجهة  ذات  )وأصلحوا   : تعالى  قوله  عند  )ذات(  على  الكلام  وتقدم  مين، 

وشماله، 1}الأنفال:  الكهف  يمين  أي  إليه،  المضاف  عن  عوض  والشمال  اليمين،  في  والتعريف   }

فيدل على أنّ الكهف كان مفتوحًا إلى الشمال الشرقي، فالشمس إذا طلعت تطلع على جانب الكهف 

)ابن عاشور،    ولا تخترقه أشعتها، وإذا غربت كانت أشعتها أبعد عن فم الكهف منها حين طلوعها"

، وهذا وضع عجيب يسره الله لهم بحكمته وجاء متناسباً مع نشر الرحمة ( 279/ 15، صفحة 1984

الكهف(،  إلى  )فأووا  السابق  النص  إلى  عدنا  ولو  الكهف،  إلى  إيوائهم  عند  الفتية  منها  تيقن  التي 

لوجدنا النص يحمل ملامح من الهدوء بشكل عام إذ خلت الآية من أصوات التفخيم وهذا يقرب إلى 

الذهن جو مريح اتسم بالرحمة والطمأنينة والاتساع، فكانت رحمة الله بهم شاملة في طلوع وغروب 

ــ  قدرة الله  آيات  من  وهذه  أجسادهم،  البلى  ينتاب  فلا  الكهف  جو  اعتدال  من  حالة  لتكون  الشمس 

سبحانه وتعالى ــ ، ولو تمعنا دقة التعبير نلاحظ أنّ السياق جاء مقيدًا باسم الزمان المتضمن معنى  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

373 
 

وَإِّذَا غَرَبَتْ( للدلالة على قطعية حصول  الشرط  )إذا( دون )إن( في قوله تعالى: )إِّذَا طَلَعَتْ ... 

للمقطوع بحصوله" تكون  أن  )إذا(  الشيء؛ "لأنّ الأصل في  السامرائي،    هذا  )دكتور فاضل صالح 

، ومعلوم أنّ طلوع الشمس وغروبها أمر مقطوع بها في الحياة، إذ لا يشك (61/  4، صفحة  2007

الشك  تحتمل  لا  التي  الدلالة  التعبير  استعمل  لذلك  لامحالة،  واقعة  أمور  كونها  ذلك،  في  عاقلٌ 

الاخرى  الشرط  أدوات  من  غيرها  دون  )إذا(  الشرط  أداة  محمد،    فاستعمل  جاسم  ،  2020)قحطان 

 .   (42صفحة  

 ـ قصة سليمان ـ عليه السلام ــ وملكة سبأ :4

أما ما جاء في هذه القصة فهو حوار من نوع آخر تميز بجوانب عدة فهو حوار بين نبي  

ــ وأثيرت في  بالحوار الملكي  ــ  ملك ، وملكة ذات حكمة ومشورة وعقل ويمكن تسميت هذا الحوار 

هذه القصة مجموعة تساؤلات هيمن فيها أسلوب الاستفهام بشكل واضح في التعبير، ولا سيمّا في  

الآيات التسع والعشرين من القصة فهناك أكثر من اثني عشر سؤالا في سياق التعبير، وقد تجلت  

الدلائل البلاغة في هذه القصة بأساليب متعددة وظواهر اقتصاص بلاغية عميقة، أظهرت عظمة 

النص القرآني وقدرته على الإيجاز والإعجاز البياني من دون إخلال بالحبكة السردية للتعبير، وأول 

موجز  بأسلوب  التعبير  جاء  إذ  المخل،  غير  التلخيص  القصة  لهذه  القرآني  النص  في  يطالعنا  ما 

السردية  الرحلة  أحداث  تبدأ  حيث  المعنى،  لبّ  للمتلقي  أعطى  بل  ملل؛  ولا  فيه  إطناب  لا  مكثف 

للقصة من خلال المشهد الأول لسؤال نبي الله سليمان ــ عليه السلام ــ عن الهدهد الذي غاب بلا 

أنّ   ويبدو  سليمان،  نبي الله  قبل  من  التفقد  سبب  يبين  لم  إذ  القرآن  يذكره  لم  اقتصاص  وهنا  إذنٍ، 

باطن الأرض،  الماء في  بميزة رؤيا  ــ  تعالى  ــ  الهدهد طائر أكرمه الله  أنّ  ذلك  السبب الأرجح في 

ت رَ(  )حُشِّ لفظة  لأنّ  الوقت؛  ذلك  في  للماء  احتاج  سليمان  نبي الله  أنّ  إعلان حالة  ويبدو  دل على 

تعبئة كبرى استعدادٍ لأمرٍ ما أو لحملة ما، لم يفصح عنها القرآن بدليل أنّ الجيش كان في مسير دلّ  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

374 
 

{)النمل : (، وربما رأي آخر يشير إلى أنّه  18على وصفه قوله تعالى : }حَتَّى إِّذَا أَتَوْا عَلَى وَادِّ النَّمْلِّ

كان طائر مقرب من النبي ــ عليه السلام ــ فلم يره أثناء المسير ومن عادة القائد المحنك أن يتفقد 

جيشه عند كل استراحة أو اثناء سير القطعات ولاسيّما إذا كانت الرحلة طويلة، وهنا يسدل الستار  

فيه زمنٌ غير مذكور   بمشهد  القائد وإذا  التفقد من  بعد  الهدهد  أمام حديث  النملة ويرفع  عن مشهد 

يدٍ( وهذه الآية تمثل   بَعِّ القرآن بجملة تختصر كل ذلك المقطوع بقوله تعالى:)فَمَكَثَ غَيْرَ  عبر عنه 

وحذف بلقطة سريعة  للزمن  السردي  للدلالة    الوقوف  بالوصف  وجاء  الزمن  واسم  المكان  اسم  منها 

على المحذوف )مكث زمنًا غير بعيد أو مكاناً غير بعيد( ليمثل الزمن القصير بالمكان القريب، ثم  

نْ سَبَإٍ بِّنَبَإٍ   ئْتُكَ مِّ طْ بِّهِّ وَجِّ قفز النص بشكل مفاجئ إلى حديث الهدهد بقوله: }فَقَالَ أَحَطْتُ بِّمَا لَمْ تُحِّ

يمٌ ) نْ كُلِّّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشٌ عَظِّ (،  23،  22({ )النمل :23يَقِّينٍ، إِّنِّّي وَجَدْتُ امْرَأةًَ تَمْلِّكُهُمْ وَأُوتِّيَتْ مِّ

وهذا المشهد مثل عودة الطائر الغائب ومعه العذر، كاشفًا عن مسعى الهدهد "وهو يعلم حزم الملك  

تبرر غيبته وافتتحها بمضمون إصغاء الملك إليه  وشدة بطشه فهو يبدأ حديثه بمفاجأة يعدها للملك  

نْ سَبَإٍ بِّنَبَإٍ يَقِّينٍ"   ئْتُكَ مِّ طْ بِّهِّ وَجِّ ،  2002)سيد قطب، التصوير الفني في القرآن،  أَحَطْتُ بِّمَا لَمْ تُحِّ

ذلك (211صفحة   بين  ثم  بما شاهد،  لما رأى وحقيقة  مبالغة  )يقين(  بالمصدر  الخبر  إذ وصف   ،

وَلَهَا   شَيْءٍ  كُلِّّ  نْ  مِّ وَأُوتِّيَتْ  تَمْلِّكُهُمْ  امْرَأةًَ  وَجَدْتُ  :}إِّنِّّي  البياني  والاستئناف  الفصل  بأسلوب  الخبر 

يمٌ{ )النمل :  (، وجاءت هذه الجملة تفصيلا بعد اجمال  لتكون أكثر تركيزا في الذهن  23عَرْشٌ عَظِّ

للاهتمام   هو  التعبير  صدر  في  به  جيء  الذي  بـ)إن(  الخبر  تأكيد  إنّ  ثم  للنفس،  تشويقاً  وأدعى 

بمضمون الخبر، إذ لم يكن معهوداً في بني اسرائيل أن تكون المرأة ملكا، لذلك جيء بـ)امرأة( في 

تم وقد  النكرة،  ابتداء  موقع  لوقوعها  جنسها  من  التعجب  بخلاف  سياق  القصة،  هذه  أحداث  يزت 

السرديات السائدة التاريخية منها والأدبية بما تمتلكه من اقتصاد بلاغي جمالي دلالي يتأسس على  

مبدأ “الاجتزاء” بوصفه آلية فنية مقصودة لاختزال الأحداث من أجل تكثيف سلطة المعاني ، حيثُ  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

375 
 

تجلت هذه الظاهرة في قصة النبي سليمان ـ عليه السلام ـ وبلقيس ملكة سبأ ، إذ إنّ النص القرآني  

لا يقدم تسلسلًا زمنيًا تفصيليًا  للوقائع والأوصاف بل يركز على العبرة من القصة، فليس من المهم  

من   المقصودة  العبرة  على  يركز  ما  بقدر  العرش؛  توليها  وكيفية  واسمها  بالمرأة  القرآن  يُعرّف  أن 

القصة، لذلك اقتصّ التعبير ذلك كله واختزلها بعبارة تغني وصف ملكها على لسان الهدهد بقوله: 

)امرأة تملكهم وأوتيت من كل شيء(، فالعبارة موجزة مكثفة، وهي كناية عن عظمة ملكها بأسلوب 

بنفاسته وضخامته وما أوتيت  الفعل الذي لم يسمّ فاعله ليترك القارئ يملأ بخياله عظمة ذلك الملك  

المرأة، حيثُ   التركيز على  بنا قفزات مقصودة من دون  التعبير  به من قوة ومهابة وتنظيم، ثم قفز 

والرسائل   القيم  ليبرز  السرد،  بعد  ما  عمق  إلى  فيها  وتجلى  الأبجدي  السردي  السطح  فيها  غيّب 

والمقاصد التي أرادها الشارع، ولا يخفى أن ظاهرة الاقتصاص السردي في سياق القصة مثل حضوراً  

بقصدية الغياب، حيث عمل كأداة توجيه دلالي، يصرف نظر المتلقي من الظرفيات العرضية إلى  

الجواهر العقائدية، ويضمر الكثير من التفاصيل، ليرفع الإيقاع الجمالي البلاغي، ويطلق الطاقات 

المتمع  غير  للقارئ  مجردة  تبدو  التي  للمعاني  الهدهد التأويلية  خبر  لتلقي  الأولى  اللحظة  فمنذ  ن، 

يقتطع النص مجريات التحقق )كيف وأين وماذا( ويذهب مباشرة إلى ردّ فعل نبي الله سليمان ــ عليه  

ــ وكأنّه وقع  ــ عليه لسلام  لقول سليمان  بيانيا  التعبير استئنافا  أثار  الهدهد  معَ  أن سِّ فبعد  ــ  السلام 

لام ــ عند ذلكَ،  جوابًا عن سؤال نشأ من حكاية كلام الهُدهدِّ وكأنَّه قيلَ فماذا فعلَ سليمانُ ـ عليه السَّ

بِّينَ )  نَ الْكَاذِّ مْ ثُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَانْظُرْ  27}قَالَ سَنَنْظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنْتَ مِّ ( اذْهَبْ بِّكِّتَابِّي هَذَا فَأَلْقِّهْ إِّلَيْهِّ

عُونَ{ )النمل: ( من دون أن يُفصّل النص مشاعر سليمان اتجاه الخبر أو تفكيره    28،  27مَاذَا يَرْجِّ

)اذْهَبْ  انجازي  كلامي  فعل  أمام  ليضعنا  التعبير  ذلك  تجاوز  بل  الكتاب؛  ارسال  طريقة  حتى  أو 

بِّكِّتَابِّي(، فتولّد من هذا الاقتصاص إظهار تأكيد الحزم النبوي المبني على السلطة والفراسة والوحي، 

فالغرض ليس تسجيل الوقائع؛ بل إظهار المبادرة النبوية إلى الدعوة بوصفها المقصد الأسمى؛ لأنّ  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

376 
 

المسألة تتعلق بعبادة الله وتوحيده، ثم يسدل الستار عن الحوار بين الهدهد وسليمان ويقطع الأحداث 

تاركًا وراءه فجوة يقتضيها سياق القصة ليتأملها القارئ بخياله طاويًا التعبير ذلك المشهد من خلال 

اقتصاص ما يمكن الاستغناء عن التصريح بذكره، حيثُ طويت أخبار كثيرة يمكن الاستدلال عليها  

ما بين الخبرين المذكورين من اقتضاء عدة أحداث من ذهاب الهدهد لحين وصوله وإلقاء الكتاب،  

لكن التعبير لم يصرح بذلك ليركز على أحداث ما هو أهم، فيرفع الستار عن مشهدٍ آخر في قصر  

تفاصيل  اجتزأت  إذ  للأحداث  تفصيل  دون  من  إليها  يلقى  كتاب  أمام  وهي  بلقيس    بلقيس  فعل  ردة 

الأولى على الرسالة فلم تظهر في النص، فلا نعرف أبعاد مشاعرها وتساؤلاتها، ولكن بلا شك أنّها  

مرت بمرحلة انفعالات نفسية وهي تقرأ الكتاب الملقى إليها كتاب موجز مكثف عميق الدلالة فهمت 

محتواه من أول نظرة من دون تفصيل لذلك الكتاب )شكله ظرفه مداده ختمه( سوى كلمات }إِّنَّهُ مِّنْ 

ينَ{ وما هذه الكلمات الإ يمِّ، أَلاَّ تَعْلُوا عَلَيَّ وَأْتُونِّي مُسْلِّمِّ ِّ الرَّحْمنِّ الرَّحِّ عجازية إلا  سُلَيْمانَ وَإِّنَّهُ بِّسْمِّ اللََّّ

هي معاني مفعمة بالدلالات والطاقات اللغوية على الرغم من إيجاز لفظها رسالة تحمل دعوة إلى 

فيه،  الدخ الكتاب في مقام لاشك  بمرسل  الاهتمام  يدل على  بتوكيدين  ذلك  ول في الإسلام، مؤكدةً 

ومعلوم أنّ الأنبياء لا يطيلون في كلامهم بل يقتصرون على المقصود بأوجز العبارات وهذه الرسالة  

ملك  في  الدخول  أمّا  الرسالة،  بعد  ما  أبعاد  عرفت  المرأة  ولحكمة   ، المقصود  تمام  على  اشتملت 

سليمان ودينه وأمّا الانهيار والإذلال، فقوله عليه السلام )اتوني مسلمين( تعبير مجازي تضمن معنى  

بالأحداث   حافلة  القصة  فهذه  بالعبادة،  وتفرده  وتعالى  سبحانه  الله  لأمر  والانقياد  السبيل  اتباع 

هنا ينتقل النص إلى  والمشاهد والحركات، فضلا عن تقطيع المشاهد ووضع الفجوات الفنية بينها، و 

مشهدٍ حواري مباشر يسجل ردة فعلها الرسمية أمام الملأ بعد أن كشفت عن مضمون الكتاب أمامهم  

ووصفت الكتاب بـ)أنه كتاب كريم( ويحتمل وصفها لهذا الكتاب لنفاسة خطه وورقه وبهاجة شكله أو  

كرم   قيل:  وقد  مختوما،  يكون  أن  ذلك  ومن  فيه،  بالتأنق  أمثالهم  عادة  جرت  ما  كل  "مستوفيا  أنّه 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

377 
 

، ويحتمل التعبير بهذا الوصف أنّه تلميحٌ    (258/  19، صفحة  1984)ابن عاشور،    الكتاب ختمه"

منها بأنّها لا تريد الدمار والحروب لكنّها لم تصريح بذلك، بل مهدت له بهذا الوصف، لما اشتمل  

عليه الكتاب من معاني لم تكن محمودة عندها، لأنّ الرسالة حملت في محتواها أسلوب النهي المراد  

منه التهديد، وهنا تطغي مشاعر الأنوثة والعاطفة على الموقف فتظهر بحيرة من أمرها فطلبت الرأي 

خبر   إلى  انتباههم  ولفت  قومها  أشراف  من  الرأي  أهل  تحشيد  يستغرق  عاجل  بنداء  وإذا  والمشورة 

فيٍ بالغ الأهمية وهذه دلالة على سرعة الاستجابة من الملكة، فالتعبير جاء على سبيل الاستئناف  

أَمْرًا البياني للإسراع بالإجابة ع عَةً  قَاطِّ مَا كُنْتُ  أَمْرِّي  أَفْتُونِّي فِّي  الْمَلَأُ  أَيُّهَا  }يَا  لى الكتاب  فقالت: 

: {)النمل  تَشْهَدُونِّ وإذا 32حَتَّى  رأي،  من  تقطعه  فيما  الموافقة  عن  كناية  تشهدون  حتى  فقولها   ،)

بجواب الرجال الاستعداد فصرحوا بأنّهم مستعدون للحرب دفاعاً عن ملكهم وعرضوا عن ذلك بقولهم  

: )أولوا قوة وأولوا بأس شديد( فالقوة والشدة في التعبير هنا كناية عن العدد والشجاعة وتعريضاً منهم  

ميول   عن  فأعرضت  وذكائها  لحكمتها  والبأس  الاستعداد  ذلك  ترد  لم  لكنّها  ذلك  أرادت  إنْ  بالقتال 

وفضلت  الصلح  إلى  وميلها  رأيها  إبداء  في  وأسرعت  بإرسال   مشاوريها  إليهم  فأشارت  السلم  جانب 

عُ الْمُرْسَلُونَ{ ليختصر المشهد القرآني في موقف يعكس   رَةٌ بِّمَ يَرْجِّ يَّةٍ فَناظِّ مْ بِّهَدِّ لَةٌ إِّلَيْهِّ هدية }وَإِّنِّّي مُرْسِّ

الآراء   أو  لها  الداخلية  المونولوجات  أو  المشاعر  في  الانغماس  دون  حذرة،  وشورى  قيادية  حنكة 

المشهد  ينتقل  بهديتها  بلقيس  ترسل  وحين  وصفية،  لا  رمزية  قوة   السرد  يمنح  مما  الانطباعية، 

بالقصة إلى مقام سليمان ــ عليه السلام ــ إذ ترك التعبير تفاصيل ما دبرته تلك الملكة من نوع الهدية  

  ووصفها ومن القائد الذي تولى المهمة، ولم يسجل النص مشهد الاستقبال ولا زمن الرحلة ومدتها، 

وهنا تلخيص سردي لكل هذه الأحداث من النص القرآني من دون التركيز عليها، ولعل السبب في 

البناء  مستوى  على  فنية  أبعاد  الاقتصاص  ولهذا  بذكرها،  والفني  الديني  الغرض  تعلق  لعدم  ذلك 

التعبيري قصدها النص القرآني إذ أضفى طابعًا حداثوياً على النص وحفز التأويلات المتعددة لدى 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

378 
 

الأحدث  تلك  لتأويل  القارئ  يدفع  مما  سياسي  وطابع  نفسية  أبعاد  فيها  الرحلة  أنّ  سيّما  ولا  القارئ 

الرحلة   من  فالعبرة  بوصفه مختصراً  مكثفاً  مشهداً  فالمشهد  المعنى،  بناء  في  مشاركاً  ويجعله  بنفسه 

ليس وصف الطريق ومخاطره؛ بل إنّ العبرة من الرحلة هي النتيجة التي آل إليها المبعوث فأسلوب  

المتلقي،  التشويق لدى  تزيد من عنصر  لقطات  إلى  المشاهد  ليحول  الاقتصاص هنا جاء مقصوداً 

زمن   من  ينقلنا  النص  إنّ  بل  السياق؛  في  معلومين  وغير  مذكورين  غير  وانطلاقه  المبعوث  فزمن 

المتلقي   ليجعل  للأحداث  الوسطي  بالرابط  المرور  دون  من  الوصول  زمن  إلى  من  الانطلاق  هو 

يتخيل ذلك المقصوص من الرحلة، فالتعبير يختزل ذلك كله ويجعلنا أمام لقطة سريعة تمثلت بردّ 

سليمان ــ عليه السلام ــ من دون تفصيل للحوار وبلا شك أنّ جواب نبي الله سليمان ــ عليه السلام ــ 

ونَنِّ بِّمالٍ فَما آتانِّيَ   كان رداً على عرض المبعوث الذي جاء بهذه الهدية }فَلَمَّا جاءَ سُلَيْمانَ قالَ: أَتُمِّدُّ

مْ فَلَنَأْتِّيَنَّهُمْ بِّجُنُودٍ لا   عْ إِّلَيْهِّ يَّتِّكُمْ تَفْرَحُونَ. ارْجِّ قِّبَلَ لَهُمْ بِّها، وَلَنُخْرِّجَنَّهُمْ  اللََُّّ خَيْرٌ مِّمَّا آتاكُمْ بَلْ أَنْتُمْ بِّهَدِّ

رُونَ{ )النمل: لَّةً وَهُمْ صاغِّ نْها أَذِّ ، فالسياق هنا في هذه الآية حذف الحوار الوسطي من النص  (36مِّ

وركز على استنكار سليمان ــ عليه السلام ــ من خلال اظهار أسلوب الاستفهام الاستنكار التعجبي،  

كجواب  سيقت  مستأنفة،  فالجملة  بِّمالٍ(  ونَنِّ  أَتُمِّدُّ  (" فقوله:  التوبيخ  ثناياه  في  يحمل  شديد  وبإنكارٍ 

)    لسؤال مقدر، والاستفهام للإنكار، أي: قال منكرًا لإمدادهم له بالمال، مع علو سلطانه، وكثرة ماله"

، وتنكير كلمة )مال( في  (159/  4، صفحة  1414محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني،  

والعلم  النبوة  من  عليه  به  تفضل الله  ما  أمام  وتحقيره  المال  شأن  من  للتقليل  توحي  التعبير  سياق 

والسلطان والمال، وسيق التعليل لذلك الإنكار وعطفه عليه بالفاء في قوله : }فَما آتانِّيَ اللََُّّ خَيْرٌ مِّمَّا  

لديها" مما  خير  هو  ما  الأموال  من  لديه  أنّ  تعلم  لا  الملكة  أنّ  علِّم  بأنّه  "يشعر  )جالية،    آتاكُمْ{ 

تبين لنبي الله سليمان مقصدها من الهدية وهي محاولة صده عما    (521، صفحة  2017 ، لذلك 

تضمنه كتابه والسكوت عن جواب الرسالة وإرسال هدية يقضي محاولة صرف سليمان عن طلبه،  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

379 
 

وقد رسم حرف الاضراب )بل( صورة المبعوث وإرباكه أمام سليمان ــ عليه السلام ــ، إذ انتقل التعبير 

في الحديث من قيمة الهدية إلى حقيقة حال الملكة وقومها من خلال أسلوب القصر إذ افاد تقديم  

بذلك  تفرحون  من  أنتم  أي  والقصر،  التخصيص  الخبر)تَفْرَحُونَ(  على  يَّتِّكُمْ(  والمجرور)هَدِّ الجار 

الرشوة، للصد  والنبوة لا تخضع لمراسيم  بالذهب،  تساوم  فالرسالة الإلهية لا  الهدية،  وتعظمون تلك 

ذلك كيفية استقبال   النص  مغيبًا في  التعبير طبيعة الأحداث من  يقتص  ثم  والتوحيد،  الدعوة  عن 

بأنه   منه  فهمًا  أو  استسلامًا  كان  الهدية هل  ذلك على الطرف الآخر لإرجاع  أثر  نبي ملك، وهل 

العلاقة بين المبعوث ونبي الله سليمان فالنص لم يقدم هذه التفاصيل في التعبير؛ بل يثير الفضول 

لدى المتلقي ويدفعه إلى محاولة سد هذه الفجوات في السرد القصصي من خلال التأويلات الممكنة،  

أي أنّه يجعل النص وكأنّه يبدو جزء من قصة أكبر لم تروَ أحداثها بالتفصيل، لذلك يمكن القول: إنّ  

الاجتزاء القرآني لا يقتصر على حذف التفاصيل الصغرى؛ إنمّا يمتد إلى تكثيف اللحظات المفصلية  

ويبدو أنّ رسول المكلة قصّ عليها ما رأى من ملك عظيم وتسخير كبير من الطير والجن والريح 

ا المجيء فهو ملك ليس كأحد  أمامها إلا  بالدنيا ولم  فليس  له  لملوك ؛ بل هو نبي مؤيَّد لا حاجة 

يرضَ بالرشا، وعنده من الملك أعظم مما عندك، ثم يُطوى المشهد هنا من دون خبر لرجوع الرسالة  

ــ   والهدية أو أي كلام للمبعوث، ويبدأ التعبير باستئناف ابتدائي من مشهد آخر وهو طلب سليمان 

عليه السلام ــ جلب العرش من دون تفصيل لأحداثه ، إذ نجدُ أنّ التعبير القرآني يركز على التحول  

الدرامي في موقف الملكة ولم يقدم السرد تفصيلًا لمجيئها؛ بل اكتفى التعبير بإشارات مكثفة موجزة  

دون   من  إجمالًا  قدومها  ويذكر  القصة،  أجله  من  سيقت  الذي  والتوجيهي  البلاغي  الغرض  تخدم 

ع أو  السفر  لمدة  خبر تفصيل  طوي  "وقد  عاشور:  ابن  قال  الطريق،  مشهد  حتى  أو  المرافقين  دد 

سليمان   لأمر  خضعت  أنَّها  والمقصود  العبرة.  موضع  في  به  يتعلق  مهمًا  غرض  لا  إذ  ارتحالها 

، فبدلًا من أن  (275،  273/  19، صفحة  1984)ابن عاشور،  وجاءته راغبة في الانتساب إليه"  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

380 
 

يصف آلية النقل، ينقلنا النص مباشرة إلى مشهد انجاز كلامي طلب نبي الله سليمان بأسلوب النداء 

يَأْتُونِّي مُسْلِّمِّينَ{، ويحتمل أنّ هذا التعبير قيل: بعد  أَنْ  قَبْلَ  هَا  يَأْتِّينِّي بِّعَرْشِّ أَيُّكُمْ  أَيُّهَا الْمَلَأُ  علم    }يَا 

بأسلوب مكثف من   النص مسرعًا  بنا  يقفز  الملكة مدينته ثم  ــ بخبر مشارفة  السلام  ـ عليه  سليمان 

دون اظهار لأي حوار في سياق التعبير سوى كلام جاء مستأنف واقعاً موقع الجواب بلا شك لحوارٍ 

إلى   الغائب  من  الالتفات  بأسلوب  التعبير  ينتقل  ثم   ، به  القارئ  لعلم  التعبير  واقتصه  بينهما  دار 

ى تفوق صاحب فلم يظهر من هو سوى لفظ له } أَنَا آتِّيكَ بِّهِّ قَبْلَ أَنْ  المتكلم من عرض العفريت إل

نْدَهُ{ توحي هذه الفجوة السردية إلى تحوّل  مُسْتَقِّرًّا عِّ يَرْتَدَّ إِّلَيْكَ طَرْفُكَ{، وإذا بفجوة تعبيرية :}فَلَمَّا رَآهُ 

الحدث من كونه )فعلًا ماديًا( إلى معجزة روحية عبر آلية الإدهاش السردي لم يتقصد النص إثباتها  

فحسب؛ بل هي مفارقة توقظ الخيال وتربي المتلقي على الإيمان بالغيب والتكثيف هنا في التعبير  

جاء اقوى من الولوج في التفاصيل التقنية لنقل العرش، ثم يكشف السياق التعبيري عن مشهد بلقيس  

سُئلت عن عرشها }أهََكَذَا عَرْشُكِّ قَالَتْ  وهي في حالة دخول إلى الصرح في اختزال سردي مذهل بعد 

(، ولفطنتها وذكائها لم تجزم بأنّه هو، ولم تنفه النفي البالغ، بل قابلت السؤال 42كَأَنَّهُ هُوَ{ )النمل:

المؤكد )كأنّه هو(، ولما  بالتشبيه  يسمّى  أو ما  المرسل  المجمل  التشبيه  الطريق  بجواب مشابه عن 

ــ عظمة ملكه وحضارته، انتقل بها إلى مشهد بديعٍ من آثار الصناعة   ــ عليه السلام  أراها سليمان 

الحكيمة ألا وهو الصرح واستعمل التعبير )أل التعريف( في لفظة الصرح ليضفي طابعًا من الفخامة  

والإعجاز ويبدو وكأنّه فريد من نوعه فهو صرح استثنائي في تصميمه ومواده ، فضلًا عن أنّ فائدة  

بدا  التعريف   إذ  حدثت  التي  للمفارقة  المشهد  وهيّء  الصرح  ذلك  اتجاه  فعلها  لردة  تمهيد  فيه  هنا 

لبلقيس وكأنّه ماء جاري وهذه المفارقة زادت من قوة المشهد واعجازه، ولم يبين التعبير كيفية بناء 

لخيال   المجال  وترك  النص  أجواء  من  وانتزعها  تفاصيلها  واقتص  البناء  فجوة  ترك  إذ  الصرح  ذلك 

ــ عليه   القارئ يحدد عظمة ذلك الصرح  وإظهار بديع النصاعة التي اختصت بها قصور سليمان 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

381 
 

بناء معماري إلى مرآة رمزية لوهم   التعبير للنص من  ــ في ذلك الوقت، ثم يتحول الوصف  السلام 

الإدراك، فبلقيس خدعت بالبصر، فأراد نبي الله سليمان من هذا الفعل أن يبين لها طبيعة انخداعها  

في عبادتها، من خلال الكشف عن وهم الإبصار إذ إنّه لا يختلف عن وهم العقول في العبادة، فما 

كان منها إلا أن أسلمت وخضعت ولم يصدها علو شأنها وعظمة سلطانها مع ما تمتلكه من سلامة  

الفطرة وذكاء العقل من أن تناقش في دلائل صدق الداعي إلى التوحيد وتوقن بفساد الشرك وتعترف  

ي   نَفْسِّ ظَلَمْتُ  إِّنِّّي  رَبِّ  }قَالَتْ  حتى:  الحقيقة  وتبصر  لله،  رَبِّ بالوحدانية   ِّ للهَِّّ سُلَيْمَانَ  مَعَ  وَأَسْلَمْتُ 

ينَ{، في لحظة توحيد مكثفة خلت من أي حوار داخلي أو تفصيل نفسي؛ ذلك لأنً الإيمان في   الْعَالَمِّ

التصور القرآني لا يبنى بالتحليل العقلي وحده، بل بالصدمة الإدراكية والإنارة الباطنية، وفي نهاية  

روائي  أي جسر  دون  من  السلام(  )عليهم  ولوط  ثمود  عن  الحديث  إلى  فجأة  النص  ينتقل  القصة 

ظاهر، لكن هذه القطيعة الظاهرية تحمل مقابلة بلاغية مقصودة بين من آمنت فنجت ومن كفروا  

فهلكوا، وهكذا تختتم قصة بلقيس لا بخاتمة سردية، بل بمقارنة دلالية. تؤسس لقاعدة قرآنية شاملة:  

ار، ويظهر النص القرآني في قصة سليمان ــ عليه السلام ــ وبلقيس قدرة  الهداية نجاة، والضلال دم

ورحلة   زمنية  كحكاية  القصة  بناء  يعاد  إذ  والمفارقة،  والتكثيف  الحذف  على  تقوم  استثنائية  سردية 

دلالية نحو التوحيد. فالاجتزاء هنا قصدية بلاغية تُحيل إلى فائض في المعنى وليس نقصا أو غياباً  

تحرك  مرئية  بنية  في  اللامرئي  يصاغ  أن  القرآني  الإعجاز  إحدى صور  تتجلى  ذلك  وفي  فحسب 

التأويل   تفتح  دلالية  مرايا  بل  فراغات،  ليست  السردية  القطوعات  فإنَّ  وهكذا  القلوب،  وتوقظ  الخيال 

بيانًا   بل  الحوادث  لتفاصيل  تسجيلًا  ليس  القرآني  القصص  من  الغرض  أن  وتؤكد  التلقي،  وتربي 

    للسنن.

 

                         



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

382 
 

 ـ قصة أصحاب الأخدود :5

تعد هذه القصة من القصص التي ورد ذكرها لمرة واحدة في القرآن الكريم في سورة البروج  

التأثير  درجات  أعلى  إلى  الموصل  والاقتصاص  السردي  للتكثيف  أنموذجًا  القصة  هذه  تمثل  إذ 

بلاغية   أداة  الصمت  تركز على حدث جلل وتجعل من  أنّها  إلا  الرغم من قصرها،  العقائدي على 

الذين   هم  الأخدود  أنّ أصحاب  يبين  بلاغية  مفارقة  فيه  التعبير  درامي عنيف، فظاهر  لبناء حدث 

للمتلقي   قوية  صفعة  فيه  الأسلوب  وهذا  المقتولون،  لا  القاتلون  هم  القصة  سياق  في  لكنّ  قُتِّلوا؛ 

تعصف بذهنه حول بؤرة الحدث إذ يلاحظ على هذه القصة تسارعًا ملحوظًا في سرد الأحداث من 

تمهي المشهد دون  إلى  مباشرة  القرآني  النص  وقفز  كثيرة  أحداث  تفاصيل  التعبير  اقتص  بل  له،  د 

المحوري من القصة وهو إظهار صورة العذاب وإحراق المؤمنين في أخاديد حفرت لهم، وهذه الجملة 

الموجزة بحد ذاتها تصلح أن تكون عتبة افتتاحية للسرد القصصي، لكنّ التعبير القرآني لم يبدأ بها؛  

ــ سبحانه  ابتدأها الله  لكنّها جاءت منتقاة بدقة من وسط حدثي في القصة ذكرت بعد أقسامٍ متوالية 

..."، ثم انتقل التعبير فجأة من دون مقدمات للقصة: " قُتِّلَ  مَاءِّ ذَاتِّ الْبُرُوجِّ وتعالى ــ في قوله :}وَالسَّ

نِّينَ  6إِّذْ هُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ )  (5( النَّارِّ ذَاتِّ الْوَقُودِّ )4أَصْحَابُ الْأُخْدُودِّ ) ( وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِّالْمُؤْمِّ

يدِّ )7شُهُودٌ ) ِّ الْعَزِّيزِّ الْحَمِّ نُوا بِّاللهَّ نْهُمْ إِّلاَّ أَنْ يُؤْمِّ (، وهنا تبرز براعة  8  -4({ )البروج : 8( وَمَا نَقَمُوا مِّ

السرد القرآني في إيجاز القصة وعمق دلالتها حيث انتقل التعبير انتقلا فريداً من اسلوب القسم إلى  

في   الخوض  دون  من  وذروته  الحدث  بؤرة  يمثل  مكثف  موجز  مقصود  وبتعبير  المشهد  اسلوب 

المتلقي   عند  ذهنيًا  نشاطًا  ويحدث  القارئ  عند  الانتباه  التعبير  هذا  ليُجدد  للقصة،  ممهدة  تفاصيل 

ة عالية المستوى، تختزل قصة كاملة في جملة واحدة ويجعله أكثر أيقاظاً للاستماع والتأمل، وهذه دق

من دون المساس بوضوح المعنى أو أحداث أي لبس في الفهم، فالتعبير القرآني هنا لم يبين طبيعة  

أو   نفسياً،  تعذيباً  سجنًا،  ذلك  أكان  سواء  قتلهم،  قبل  المظلومون  هؤلاء  له  تعرض  الذي  الأذى 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

383 
 

استجوابًا، كما لم يبين النص عددهم، وجنسهم )رجالًا، نساءً، شباباً، أطفالًا(، ولم يظهر المكان الذي  

عذبوا فيه وقتلوا، ولم يذكر حتى اسم الظالم الذي أمر بتعذيبهم وقتلهم؛ بل أشار التعبير إلى ذلك  

برمزية مكثفة، وسكت عمداً عن كل هذه التفاصيل، وكل هذه الأحداث تثير تساؤلا فكريًا عن حدثٍ 

الموطن   هذا  في  القصة  أغلقت  بل  أخرى  مواطن  في  تفاصيله  القرآني  النص  يبين  لم  مؤلم  فظيع 

بالذات  القصة  انتقاء هذه  الدلالة، ولعل  قليل الألفاظ عميق  بتعبير سردي مقصود،  وبُينت أحداثها 

تعبير عن دقة الانتقاء وهي تقنية  التي أُشير لها إشارة سريعة جاءت تحمل سردا كثيفاً وتقنية بلاغية  

الاضمار حيث تلخص كل ما في القصة بهذه الكلمات التي جاءت مناسبة للسياق الزمني، فسورة 

بما   لتذكرهم  مكة،  في  للمسلمين  قريش  إيذاء  أي  ــ  الايذاء  ذروة  في  المسلمين  على  نزلت  )البروج( 

تفصيل   دون  من  القصة  هذه  التعبير  فانتقى  ـــ  الإيمان  على  التعذيب  من  تقدمهم  من  على  جرى 

لأحداثها، لأنّ المقام مقام صبر وإرشاد وتثبيت للمؤمنين على الأذى الذي أصابهم وإظهار القصة  

ليسوا  إكمال طريق الحق فهم  المرعبة تخفف عنهم وتُشد من عزمهم واصرارهم على  بهذه الصورة 

 حذف المشاهد والاشخاص من القصة  وحدهم من أوذي؛  بل إنّ الأذى أصاب غيرهم، ولا يخفى أنَّ 

يجعل   بلاغيًا  تجريدًا  يحدث  التعبير  من  جعلت  جديدة  بلاغية  معانٍ  ولّد  عليها  التركيز  دون  من 

القصة خالدة وصالحة لكل زمان ومكان، وفيها نوع من التحذير والتهويل والدعاء بالهلاك لكل من  

يحاول محاربة الإيمان، فالقصة هنا لم توظف للسرد الترفيهي ، وإنمّا وظفت للتثبيت مع التلميح إلى  

عظمة العقيدة التي تعالت على فتنة الناس وبيان شدتها، مع الإشارة إلى بشاعة الفعلة، وما يكمن 

فيها من بغي وشر وتسفل، بالمقابل فيها إشارة إلى جانب ذلك الارتفاع والبراءة والتطهر من جانب  

لك فإنّ اقتصاص الأحداث هنا جاء لإثراء المعنى دلالة فضلا المؤمنين في المواجهة والصبر، لذ 

عن دوره في تماسك النص واتساقه إذ لم يُخلْ اقتصاص الأحداث بالمعنى بل" أعطى النص بعدًا 

دلاليًا عبر فسحة المجال أمام المتلقي لتأويلات عدة تخدم النص، وتثير في متلقيه الانتباه وتشده  



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

384 
 

إلى البحث عن المقطوع، فالحذف في النص القرآني جمع في أثنائه أكثر من فائدة كلها تصب في  

النص" عبيد،    أثراء  خضير  خليف  صفحة  2020)عبدالله  الحبكة  (84،  إنّ  القول:  يمكن  لذك   ،

القرآنية واحدة لكن المعنى منفتح ببنيته التركيبية وتشكيله النظمي للتأويل وفق ضوابط لغوية دقيقة  

يحتملها المعنى ويقبلها السياق، فتوظيف القصة هنا جاءت بصيغة زمنية مضت أحداثها التاريخية  

الحتمية فسُردت بصيغة المبني الذي لم يسمّ فاعله، إذ لم ينصب التركيز على الفاعلين، بل انصب 

لا   الفعل  وفاجعة  الضمير،  وانعدام  القلب  قسوة  ليظهر  ومعاناتهم،  الضحايا  على  القرآني  التركيز 

وصفه، ثم إنّ توظيف الفعل الذي لم يذكر مع الفاعل فيه إشارتان الأولى أنّ الجملة انتقلت بدلالتها  

لدعاء على الفاعلين لهذه الحادثة، لذلك لم يذكر لفظ الجلالة في من الخبر إلى الإنشاء وأريد به ا

هذا المقام؛ لأنّ المقام مقام تنديد وتفظيع لما جرى، وحذف لفظ الجلالة يتماشى مع غرض التقبيح  

والإنكار، فضلا عن ذلك فإنّ القتل لا ينسب إلى الله تأدبًا وإن كان بيده ذلك هذا من جانب، من  

جانب آخر، أنّ التعبير القرآني لا يبحث عن الفاعل هنا؛ بل جاء جل اهتمامه وانـصب عــلى من  

شـأن  مـن  ويرفع  القتلة،  عن  الاعــتبار  يسقط  السياق  مــن  الــفاعل  فــحذف  الــحدث،  عــليهم  وقــع 

المظلومين، فالإبهام هنا في عدم الذكر يفتح دلالة أوسع للتدبر، فجاء الاقتصاص القرآني بطريقة  

التهميش لظالم احتقاراً له وعظمت من شأن المظلوم، لذلك انتقل التعبير من الفاعل إلى الفعل، تقدم  

يعزز  مما  بالأشخاص  لا  بالحدث  الاهتمام  من  نوعًا  يبرز  الأخدود(  )أصحاب  على  )قُتل(  الفعل 

النص   أغنت  )الأخدود(  إلى  المضافة  لفظة )اصحاب(  أنّ  والدرامي، فضلا عن  القصصي  الطابع 

الأشخاص   كأنّه صفة هؤلاء  لهم؛  الفعل  هذا  على ملازمة  تدل  )اصحاب(  فكلمة  تفصيل  كل  عن 

البارزة التي اتصفوا بها فأغنى النص عن ذكر الأسماء، وتضمنت هذه اللفظة أكثر من معنى داخل 

به،   وعذبوا  فيه  ألقوا  الذين  الأخدود  أصحاب  من  المراد  "فيكون   : بقوله  عاشور  ابن  بينها  النص 

يعم   أصحاب  لفظ  أنّ  ويحتمل  والملازمة  المقارنة  مجرد  معنى  في  مستعملًا  أصحاب  لفظ  ويكون 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

385 
 

)ابن عاشور،    الآمرين بجعل الأخدود والمباشرين لحفره وتسعيره، والقائمين على إلقاء المؤمنين فيه"

فهي  (241/  30، صفحة  1984 العذاب  طبيعة  )الاخدود(  لكلمة  التركيبية  البنية  أظهرت  بينما   ،

كلمة توحي بالعمق والظلمة إذ ترسم مشهدًا مرعبًا لكل تفاصيل القصة قبل أن تبدأ، ثم تأتي الجملة  

( لتفسير الجملة السابقة من دون تفصيل لكيفية   التفسيرية المكثفة بأسلوب الفصل )النَّارِّ ذَاتِّ الْوَقُودِّ

اشعال النار وما المواد الوقودية التي استعملت في إشعالها، فالنص القرآني اقتص كل هذه التفاصيل 

ليدفع بالقارئ إلى تخيل المشهد مما يزيد من تأثيره الوجداني، والتعريف بلفظ )النار( هنا فيه إشارة  

ا غير هؤلاء فهي كالعهد  لعهد سابق لم يذكره القرآن أي كأنّ هذه النار سبق لها أن أوقدت وعذب به

لتعلقها   النص  سياق  في  سابقا  عهدا  لها  يذكر  ولم  ذهنيا،  عهدا  فعرفها  الذهن  في  ارتسم  الذي 

بالأذهان، فكل لفظة من ألفاظ القصة جاءت مشحونة الدلالة، ولامجال للتفاصيل العرضية في ذلك  

، ليترك تلك التفاصيل للقارئ يملأها بمخيلته، فالنص لم يركز على الأحداث كيف حصلت ومن قام  

بها؛ لكنّه ركز على لب العبرة من الحدث، فضلا عن توجيه المتلقي إلى الفكرة المركزية في القصة  

وهو تركيز رمزي يبين ثبات المؤمنين على العقيدة رغم البطش، ثم يسترسل التعبير بوصف المشهد 

ِّ الْعَزِّيزِّ }إِّذْ هُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ ، وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَ  نُوا بِّاللهَّ نْهُمْ إِّلاَّ أَنْ يُؤْمِّ نِّينَ شُهُودٌ، وَمَا نَقَمُوا مِّ لُونَ بِّالْمُؤْمِّ

{، والتعبير بهذا الأسلوب ليس مجرد وصفٍ عابرٍ لحالة جلوس، وإنّما هو دقة اختيار قرآني   يدِّ الْحَمِّ

بليغ يحمل في بؤرته معنى مروع، يزيد من بشاعة الجريمة التي ارتكبها أصحاب الأخدود الظلمة‘  

فالتعبير بهذه الطريقة أظهر دلالة الإصرار والثبات على الجريمة، ثم أنظر إلى التعبير إلى ما وراء  

كلمة )قعود( تجد فيها اصرارًا كاملًا، وجاءت اللفظة في موقع الجملة الاسمية وأتت بصيغة المصدر  

المصدر أبلغ في الدلالة على الثبات، وهذه اللفظة   لتدل على الثبات والاستمرار لإكمال فعلتهم؛ لأنّ 

كشفت عن معنى غياب النية بالتراجع عن الفعل، وكنّى التعبير القرآني )بالعقود( لملازمة الأخدود 

)إذ(  بدليل  زمن مضى  في  استمرار  دلالة  تضمن  في  بتسعيرها،  النار  يحشون  الذين  يتهاون  "لئلا 



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

386 
 

فيه  والمجرور  الجار  بتقديم  )قعود(  عن  )هم(  الضمير  وفصل   ، الماضي  الزمن  في  الموغلة 

تخصيص وتقبيح وكأنّ التعبير يشير إلى قولٍ يقول : )هم بالذات كانوا يتلذذون بالمشهد ويجلسون 

هناك(، ولا يخفى أنّ دلالة حرف الجر)على( جاءت هنا للاستعلاء المجازي؛ لأنهم لا يقعدون فوق  

النار ولكن حولها، وإنّما عبر عن القرب والمراقبة بالاستعلاء... ومحتمل أن تكون لفظة قعود هي  

يقعدوهم في   أنْ  بعد  أي  وتمثيلًا،  تعذيبًا  أشد  ذلك  القعود؛ لأنّ  بهيئة  الذين حرقوا  للمؤمنين  وصف 

،  (242/  30، صفحة  1984)ابن عاشور،  الأخاديد يوقدون النار فيها وذلك أروع وأطول تعذيبا"  

وعلى أيّ وجه كان التعبير فإنّ اختيار الالفاظ هو إعجاز بلاغي يعطي للمشهد القرآني بعداً إضافيًا  

من الرعب، فهو ليس وصفًا اعتياديًا؛ إنما هو تصوير حدثي مكثف ودقيق، والتعبير عن القصص  

فيه   متناسقة  ألفاظه جاءت  إنّ  بل  التعبير؛  لمجرد الاختصار في  يكون  الإيجاز لا  النوع من  بهذا 

هي   وهذه  وأسرارها  ودقائقها  باللغة  التامة  الإحاطة  مع  الموقف  ومراعاة  السياق  يقتضيه  ما  بحسب 

تراكيبه   في  التفتيش  خلال  من  والتأمل  التأويل  من  أبوابًا  للمتلقي  تفسح  ذاتها،  بحد  أعجازٍ  قضية 

لقرآني ظني الدلالة، وجمله واقتصاص أحداثه مما تعكس على النص معاني جديدة ، كون الأسلوب ا

... فضلا عن   وأحوالهم  المخاطبين  واحد مع مراعاة مستويات  في وقت  متعددة  "أي حمّال لأوجه 

العقل   لمخاطبة  صالحًا  تجعله  إذ  الأخرى،  الالفاظ  دلالات  عادةً  له  تتسع  لا  لما  دلالته  اتساع 

الإنساني في كل زمانٍ ومكانٍ؛ لأنّه صادر من جهة غير خاضعة لمقولات الزمان والمكان وتأثيرات 

الإنسان   تناسب  النص  عليها  المنفتح  المتعددة  وتأويلاته  متحرك،  والمعنى  ثابت  فالنص   ... البيئة 

العصور والازمنة" البرواري،    وقضاياه على مر  آماد كاظم  و  يونس  ذنون  ، صفحة  2019)محمد 

واثباتها  (64 الرسالات  لوحدة  والإيضاح  البيان  هي  الاقتصاص  غاية  إنّ  القول  به  مانختم  وأخر   ،

بالصدق لابالخيال فهو وسيلة للتعليم والهداية وبناء الوعي الإيماني فغايته ايصال الفكرة المرادة من  

               النص من دون ذكر لأشياء لافائدة من ذكرها للقارئ.



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

387 
 

 الخاتمة : 

ـ تبين من خلال الدراسة أنّ للاقتصاص وظيفة أساسية تتمثل بالإيجاز والتكثيف اللغوي للحدث ،  1

 إذ يمكن من خلال هذه الظاهرة إيصال الرسالة المرادة بأقل عدد ممكن من الكلمات.

ـ رأينا من خلال الدراسة تناوباً بين الاقتصاص والإيجاز، فالاقتصاص يتخطى أحداثًا لا يحتاجها  2

السياق   في  ذكرها  لأهمية  سريعًا  مكثفاً  عرضاً  الأحداث  يعرض  الإيجاز  بينما  القصصي،  الموقف 

 متجاوزاً في ذلك التفصيل كما في قصة الرجل الذي مات مائة عامٍ. 

ــ تبين من خلال الدراسة أنّ هناك تداخل بين مصطلح الاقتصاص والحذف والاقتطاع والاختزال  3

ولكن بينهما اختلاف دقيق، فالحذف لا يكون الا بقرينة تدل على المحذوف سواء أكان ذلك الحذف  

كلمة أو جملة فالحذف إيجاز بإضمار،أمّا الاقتطاع فهو حذف جزء من الكلام مع بقاء المعنى فيه  

تعمد اخذ وترك آخر ، أمّا الاقتصاص فهو تلخيص للحدث وتلميح، فهو لا يحتاج إلى قرائن لحذف  

 المشاهد ويترك عمدا مشاهدا يشارك بها المتلقي وهذا ما لايحصل في الحذف والاقتطاع. 

انتاج  4 منها  كثيرة  أغراض  القرآنية  القصص  في  الاقتصاص  لظاهرة  أنّ  البحث  خلال  من  تبين  ـ 

 ، وغيرها من الأغراض البلاغية الأخرى كالتشويق والإثارة. المعاني، والتكثيف العباري 

للقصة  5 العام  بالجو  الإخلال  دون  من  والتكثيف  الاختزال  للتعبير سمت  الاقتصاص  فن  أعطى  ـ 

 القرآنية، وهذه دلالة على بنية التركيب الإعجازي لِّلُغة لقرآن الكريم.

ـ تبين من خلال الدراسة أنّ البنية السردية للقصص القرآنية جاءت مركزة على الحكاية من دون  6

كون   الأخرى  التقنيات  وبعض  وملامحها  الشخصيات  حيث  من  الأخرى  العناصر  لبعض  تفصيل 

 القصة لها غرض أساسي يراد منها التبليغ أو الحكمة والموعظة. 

المنفردة في 7 القصص  الكريم وبخاصة في  القرآن  الظاهرة بشكل مفصل في  بدراسة هذه  ـ أوصي 

 التعبير، وذلك لوفرة المادة البلاغية واللغوية في هذه القصص الفريدة .



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

388 
 

 وآخر دعوانا إن الحمدلله ربّ العالمين وصلى الله وسلم على نبينا الطاهر الأمين. 

 

 المراجع والمصادر

(. التطور الدلالي بين لغة الشعر ولغة القرآن دراسة دلالية مقارنة. 1985عودة خليل أبو عودة. )

 الاردن: مكتبة المنار. 

 (. فتح القدير. دمشق: دار ابن كثير. 1414محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني. )

) سامي بن محمد سلامة،   تفسير القرآن العظيم.(.  1999أبو الفداء إسماعيل بن عمر ابن كثير. )

 المحرر( دار طيبية. 

 (. بيروت: دار الكتاب العربي.1407أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد الزمخشري . )

(. )رمزي منير بعلبكي،  1)المجلد ط  جمهرة اللغة(.  1987أبو بكر محمد بن الحسن ابن دريد . )

 المحرر( بيروت: دار العلم للملايين. 

(  . الزركشي  بن عبد الله  الدين محمد  بدر  القران(.  1957أبو عبد الله  )المجلد   البرهان في علوم 

 (. )محمد أبو الفضل إبراهيم، المحرر( دار احياء الكتب العربية. 1ط

الرازي.  الدين  بفخر  الملقب  الرازي  التيمي  الحسين  بن  الحسن  بن  عمر  بن  محمد  الله  عبد  أبو 

 (. بيروت: دار إحياء التراث العربي.3)المجلد ط مفاتيح الغيب = التفسير الكبير(. 1420)

 القاهرة: نهضة مصر. من بلاغة القرآن.(. 2005أحمد أحمد عبد الله البيلي البدوي . )



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

389 
 

)عبد السلام    معجم مقاييس اللغة.(.  1979أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، ابن فارس. ) 

 محمد هارون، المحرر( دار الفكر.

(. 1)المجلد ط  البيان في روائع القرآن دراسة لغوية وأسلوبية للنص القرآني (.  1993تمام حسان. )

 القاهرة: عالم الكتب.

( جنيت.  المنتهج(.  1997جيرار  في  بحث  الحكاية  ط  خطاب  عبد 2)المجلد  معتصم،  )محمد   .)

 الجليل الأزدي، و عمر حلى، المحررون( الهيئة العامة للمطابع الأميرية.

 بيروت: المركز الثقافي العربي. بنية الشكل الروائي .(. 1990حسن بحراوي. )

 (. مؤسسة التاريخ العربي. 1)المجلد ط  معاني النحو(. 2007دكتور فاضل صالح السامرائي. )

(. بلاغة القصة القرآنية )قصة سيدنا سليمان مع ملكة  2017سميرة بنت محمد جالية. )ديسمبر,  

 . 552‘  481، صفحة  مجلة كلية الدراسات الإسلاميةسبأ انموذجًا(. 

 (. القاهرة: دار الشروق.17)المجلد ط في ظلال القرآن(. 1412سيد قطب . )

 القاهرة: دار الشروق.  التصوير الفني في القرآن.(. 2002سيد قطب. )

( القراني(.  2010صالح ملا عزيز.  الخطاب  النفسية في  الاشارة  (. سوريا:  1)المجلد ط  جماليات 

 دار الزمان للطباعة والنشر. 

(. 1)المجلد ط  الأنسجام في النص القرآني مظاهره وجمالياته(.  2020عبدالله خليف خضير عبيد. )

 مصر: دار النابغة.



2025كانون الاول -الجزءالثاني  -( العددالثاني20المجلد)  مجلة جامعة كركوك للدراسات الانسانية  
 

390 
 

( حسين.  حسن  هادي  اسماعيل  2024,  9  14علي  مقامات  رواية  في  السردي  الكولاج  تقانة   .)

 .100-79، الصفحات مجلة جامعة كركوك للدراسات الإنسانيةالذبيح لعبد الخالق الركابي.  

(. وقع الأحداث مع )إنّ وإذا( الشرطيتين في سورة الكهف 2020قحطان جاسم محمد. )سبتمبر,  

      .54ــ30، صفحة مجلة جامعة كركوك للعلوم الإنسانيةدراسة في ضوء التعبير القرآني. 

التحرير والتنوير تحرير المعنى  (.  1984محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر ابن عاشور. )

 الدار التونسية للنشر.  السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد.

(  . الطبري  الآملي،  كثير بن غالب  يزيد بن  بن  بن جرير  تأويل  (.  2000محمد  البيان في  جامع 

 (. )أحمد محمد شاكر، المحرر( مؤسسة الرسالة.1)المجلد ط القرآن

تاريخ(.   )بلا  العمادي.  السعود  أبو  بن مصطفى  محمد  بن  العقل  محمد  إرشاد  السعود  أبي  تفسير 

 بيروت: دار احياء التراث العربي. السليم إلى مزايا الكتاب الكريم.

( البرواري.  كاظم  آماد  و   ، يونس  ذنون  وفكرياً  (.  2019محمد  لغوياً  القرآني  النص  إعجاز  جدلية 

 (. بيروت: دار الرياحين.1)المجلد ط اعتراضات ومعالجات 

 المراجع الأجنبية 

SEYMOUR CHATMAN  .STORY AND DISCOURSE Narrtive structure in 

fiction and film .  Gornell university press 

ITHAC                                                             AND london . 

  

 


